

### 目次

| 序論         序論         第二節 本研究の目的・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |  |
|----------------------------------------------------------------------|--|
|----------------------------------------------------------------------|--|

|             |       |     | 笙      |       |       |         | 第       | 1+   | 笙         | お          |                  |            | 笙             |             |
|-------------|-------|-----|--------|-------|-------|---------|---------|------|-----------|------------|------------------|------------|---------------|-------------|
| 第           | 第     | 第   | 第二節    | 第     | 第     | 第       | 節       | はじめに | 第二章       | おわりに       | 第                | 第          | 第三節           | 第           |
| 第三項         | 第二項   | 第一項 | 即      | 第三項   | 第二項   | 第一項     | 即       | に    |           | に          | 第二項              | 第一項        |               | 第二項         |
| 触           | 光     | 清   | 無      | _     | 見     | 頂       | 灵       | •    | 浄土経典の光明思想 | •          | ガ                | イ          | 仏教美術の観点から見る光明 |             |
| 触光          | 明し    | 清浄・ | 量素     | 光     | 光の    | 中の      | 阿       | •    | 蘕         | •          | ンゴ               | ンド         | 美術            | 大知          |
| ·<br>遇<br>光 | 光明と説法 | 威神  | 『無量寿経』 | 「光明名」 | 見光の利益 | 頂中の光明   | 『大阿弥陀経』 | :    | 典の        | •          | 1                | に          | (N)           | 度           |
| •           | -     | •   |        |       | 金     | 明・      | 絟       | •    | 光         | •          | ア浮               | インドにおける    | 観点            | 产           |
| 見光・聞光       | •     | 利益  | の光明思想  | の解釈   | •     | ・智慧・威神  | の光明思想   | •    | 思         | •          | ガンダーラ浮彫と「大光明の神変」 |            | から            | 『大智度論』の光明解釈 |
| )L<br>•     | •     | •   | 思思     | •     | •     | •<br>4- | 崩       | •    | 想         | •          |                  | 蓮          | 見             | 崩           |
| 聞光          | •     | •   |        | •     | •     | 被<br>神  | 思想      | •    |           | •          | 大光               | 「蓮華の創造性」   | る光            | 解釈          |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | 明の               | 創造         | 明             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | 寿<br>命  | •       | •    |           | •          | 神                | 性          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | 変_               | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | :       | •       | •    |           | •          | •                | :          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | :    |           | :          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | :    |           | ·          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           |       | •   | •      | •     | •     | :       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | :           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       |         | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | :     | :       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| •           | •     | •   | •      | •     | •     | •       | •       | •    |           | •          | •                | •          | •             | •           |
| 七七七         | 七五    | 七   | 七      | 六九    | 六五    | 六三      | 六三      | 六二   |           | 五.         | 四四               | 四          | 四〇            | 三五          |
| 七           | Д.    | _   | _      | ル     | 力.    | =       | =       | _    |           | $\bigcirc$ | 兀                | $\bigcirc$ | $\bigcirc$    | 力.          |

| ・ 善導の心光観・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一○九、光明と本願・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第三項         |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 『観経』からの影響・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一〇三                                         | 第一項         |
| 善導の光明思想・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一○三                                          | 第二節         |
| 〜 曇鸞における「応化身の光」・・・・・・・・・・・・・・・・・・一○一                                            | 第三項         |
| ( 「国土の名字」と破闇満願・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・九七                                            | 第二項         |
| 光明と智慧・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・九五                                              | 第一項         |
| 曇鸞の光明思想・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・九五                                             | 第一節         |
| ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・九四                                            | はじめに        |
| <b>曇鸞・善導・源信・法然の光明思想</b>                                                         | 第<br>三<br>章 |
| ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・                                          | おわりに        |
| 光中の化仏・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・八三                                                | 第三項         |
| 光の説法・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・八二                                               | 第二項         |
| 光の変化性・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・八〇                                                | 第一項         |
| 『観経』の光明思想・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・八〇                                              | 第三節         |

|               |                  | 第        | は        | 第                                     | お        |        |              |          | 第       |            |           |                 |               | 第        |
|---------------|------------------|----------|----------|---------------------------------------|----------|--------|--------------|----------|---------|------------|-----------|-----------------|---------------|----------|
| 第二項           | 第一項              | 第一       | はじめに     | 第<br>四<br>章                           | おわりに     | 第三項    | 第二項          | 第一項      | 第四節     | 第四項        | 第三項       | 第二項             | 第一項           | 第三節      |
| <u></u>       |                  | 節        | め        | 章                                     | り        | 芸      | 三            |          | 節       | 四四         | 三         | 三               | ᅲ             | 節        |
| 垻             | 垻                | 米        | •        | <b>本</b> 目                            | ( _      | 垻      | 垻            | 垻        | 洪       | 垻          | 垻         | 垻               | 垻             | 濵        |
| 涅             | $\neg$           | 崩        | •        | ************************************* | •        | 法      | $\neg$       | 基        | 然       | $\neg$     |           | $\neg$          |               | 詹        |
| 槃             | 無                | •        | •        | $\widetilde{\mathcal{O}}$             | •        | 法然の化仏観 | 逆            | 本        | 法然の光明思想 | 『往生要集』     | 『往生要集』    | 阿               | 観             | 源信の光明思想  |
| ۲             | 重                | 名异       | •        | 浩                                     | •        | ひ      | 100          | が        | 光明      | 生          | 生         | 別               | 仏<br>終        | 光明       |
| 7             | 経                | •        | •        | 明                                     | •        | 払      | 法            | 光        | 邕       | 集          | 棄         | 仏               | 严             | 湛        |
| $\mathcal{O}$ | <u>`</u>         | 光明・名号・涅槃 | •        | 親鸞の光明思想                               | •        | 観      | <u></u>      | 基本的な光明理解 | 想       |            |           | 白               | $\mathcal{O}$ | 想        |
| 具儿            | 引                | 螇        | •        |                                       | •        | •      | 別            | 埋艇       | •       | 総          | 加加        | <b>全</b>        | 光明            | :        |
| 涅槃としての真仏土・    | 定                | •        | •        |                                       | •        | •      | (T)          | 丹午       | •       | 総相観        | 観         | 匹               | 『観仏経』の光明思想    | •        |
| •             | 見                | •        | •        |                                       | •        | •      | 彑            | •        | •       | •          | ίΞ        | 所               | 想             | •        |
| •             | る                | •        | •        |                                       | •        | •      | 『逆修説法』所説の白毫光 | •        | •       | 雅          | 別相観における化仏 | 『阿弥陀仏白毫観』所説の白毫光 | •             | •        |
| •             | 崩                | •        | •        |                                       | •        | •      | ノL<br>•      | •        | •       | 組          | りる        | Á               | •             | •        |
| •             | ځ                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | に          | 化         | 毫               | •             | •        |
| •             | 『無量寿経』引文に見る光明と名号 | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | お          | 仏         | 光               | •             | •        |
| :             | <del>万</del>     | •        | •        |                                       | •        | :      | :            | :        | :       | りろ         | •         | :               | :             | :        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | ・雑略観における化仏 | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | 仏          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | :                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| :             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| :             | :                | •        | :        |                                       | •        | •      | •            | :        | •       | •          | •         | :               | :             | :        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| •             | •                | •        | •        |                                       | •        | •      | •            | •        | •       | •          | •         | •               | •             | •        |
| <u>.</u>      | _                | _        | <u>.</u> |                                       | <u>.</u> | _      | _            | _        | _       | _          | _         | _               | _             | <u>.</u> |
| 六〇            | 五.<br>五.         | 五.<br>五. | 五.<br>四  |                                       | 三九       | 蓋      | 111111       | 二九       | 二九      | 二六         | <u>=</u>  |                 | _             | _        |
| $\bigcirc$    | 五.               | 五.       | 兀        |                                       | 九        | 五.     | 三            | 九        | 九       | 六          | <u> </u>  | $\bigcirc$      | 五.            | 五.       |

| 第一項 覚如の光明解釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一九九 | 第一節 覚如・存覚・蓮如の光明解釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一九九 | はじめに・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一九八 | 第五章 親鸞没後の光明解釈―「調熟の光明」の成立過程をめぐって― |  | おわりに・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第三項 明恵の心光観・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一八二 | 第二項 隆寛の至誠心釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第一項 隆寛の光明思想・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一七六 | 第四節 隆寛・明恵との比較・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第二項 親鸞の聖衆観・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一七四 | 第一項 阿弥陀仏の心・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ー七〇 | 第三節 親鸞の心光観・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一七〇 | 第二項 親鸞における「応化身の光」・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一六六 | 第一項 智慧のかたち・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一六三 | 第二節 光明と二種法身説 ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・一六三 |
|---------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|--|------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
|---------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|--|------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|

| 別表A 『往生要集』別相観と『観仏経』の対照表・・・・・・・・ | 図版一覧・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ 図版一覧・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 参考文献一覧・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 初出一覧・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第二節 本研究の意義と今後に向けての課題・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第一節 各章の概要・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 結論 | おわりに・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第三項 身心二光の区別・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第二項 五重義相・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第一項 光号因縁釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第二節 江戸宗学の光明解釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第三項 蓮如の光明解釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 第二項 有覚の光明解釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----|------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| • • • • • • • · · · 二五八         | • • • • • • · 二 五 二                                                           | • • • • • • · · · 三三八                      | • • • • • • • • • -   三 七                | • • • • • • • - 三五五                                      | • • • • • • • 三八                              |    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | • • • • • • • · · 二 六                           |                                              | •••••                                         | • • • • • • • • · 一〇七                             |                                                 |                                                 |

#### 凡例

、漢字は原則として現行の字体を用いた。ただし、人物名を含む固有名詞で一部旧字を採用した。

引用に際して、原漢文のものは私に書き下し、送り仮名を補った。ただし、テキストに返り点が 付いている場合は、基本的にそれに従って書き下している。

引用に際して、原文が片仮名表記の場合は平仮名に改め、濁点も補った。

、引用文の傍線・傍点・網掛けは、特に断らない限り引用者による。

一、年代表記は原則として西暦に統一した。

一、〈 〉で括った経典名は異訳を含んだ経典名とする。

### 略号

『恵全』:『恵心僧都全集』

『鎌倉旧仏教』:『鎌倉旧仏教〈新装版〉 続・日本仏教の思想3』

『浄真全』:『浄土真宗聖典全書』

『昭法全』:『昭和新修法然上人全集』

『増支部』:『原始仏典Ⅲ 増支部経典』『相応部』:『原始仏典Ⅱ 相応部経典』

# 『大正蔵』:『大正新脩大蔵経』

『隆寛遺文集』: 『隆寛律師の浄土教 附遺文集』

### 生没年

本研究に登場する人物の生没年は以下の通り。 以下に記していない人物については、その登場ご

とに適宜生没年を記載した。

龍樹(一五〇~二五〇頃)

曇鸞 (四七六~五四二)

天親

(四〇〇~四八〇頃)

道綽(五六二~六四五)

善導(六一三~六八一)

源信 (九四二~一〇一七)

法然 (一一三三~一二一二)

隆寛(一一四八~一二二七)

親鸞(一七三~一二六二)明恵(一一七三~一二三二)

蓮如(一四一五~一四九九) 「一五~一四九九) 「一二九○~一三七三)

### 序 論

#### 序論

## 第一節 本研究の目的

る。

親鸞の光明思想における独自性を浄土教理史的背景から明らかにしようとするものであ

光明は、阿弥陀仏・浄土と並んで重要な概念と見なされている。 「不可思議光如来」とし、その浄土を「無量光明土」と規定している゛。したがって、 『顕浄土真実教行証文類』(以下『教行証文類』)の「真仏土文類」において阿弥陀仏を 親鸞にとって

に論じ尽くされた観もある。 在において伝統的解釈として定着した部分もある。そういった状況にあって、親鸞の光明思想はすで た論題では、先哲たちによって様々な光明解釈がなされている。そこでの成果は次第に洗練され、 んにおこなわれた。 そのため、親鸞没後の浄土真宗(以下、真宗)、特に本願寺派の江戸宗学2において、光明研究は盛 例えば、「真宗百論題」のうち十二光義・光号因縁・五重義相・光寿体徳とい 現

ないのが、 しかし一方で、普賢大圓は次のように述べる。「光明とは一体何であるか。 如来の光明である3」と。氏がそのように吐露する理由は、 阿弥陀仏の わかつたやうでわから 「仏徳」に求めら

れる。

惟ふに仏は悟れるもの、衆生は迷へるものであるが、この迷悟両界は暗を厭ひ、光を憧憬れる人 くして光明をもつて絶対の仏徳を象徴することになつたのであるが、その象徴は決して無限絶対 間にとつては、迷界を無明界となし、悟界を光明界と考へるのは、極めて自然のことである。 の仏徳を完全に指示するものではない。ここに仏の光明には、多含の意味がある理由がある。

た象徴しつつ象徴し切れない悩みが露呈されてゐる。4

解である。というのも、親鸞の著述を見渡してみると、阿弥陀仏に限定されない光の用例がいくつか 確認できるからである。 来の光明」と述べられる。ここには、光明研究において未知なる領域のあることが示唆されている。 つ象徴し切れない悩みが露呈」されるという。その結果として「わかつたやうでわからないのが、如 さて、いま注目したいのは普賢による「仏の光明には、多含の意味がある」(傍線部)といった見 すなわち、光明は「仏徳」を指示しながらも、その仏徳が「無限絶対」であるがゆえに「象徴しつ

べるように、 の闇を破する恵日なり」と光明による破闇を述べた直後に、提婆達多・阿闍世・韋提希など「王舎城 和讃』「源空讃」において、自身の師である法然が智慧光の力より示現したと詠っている。 普賢が述 の悲劇」に登場する人々を挙げ、彼・彼女らを「権化の仁」と表現している『 例えば、『教行証文類』総序の冒頭には、「難思の弘誓は難度海を度する大船、 確かに親鸞の語る光明には「多含の意味」がありそうである。 また、親鸞は『高僧 無碍の光明は無明

江淳誠は「行文類」所説の光号因縁 しかし別方面で、光明を多義的に理解するのではなく、逆にその意味を限定する意見もある。大 (両重因縁)を解説する際に次のように述べている。

を因として光明を縁としても、これは因と縁という字を割っただけで、なにも光明と名号を二つ は不二である。光明・名号は同じものです。これを分かつ意味はない。今これを両重因縁に名号 阿弥陀如来の八徳にしても光明・名号です。国土の十七種功徳にしても光明・名号である。 身土

すなわち、 に分ける意味はない。一つです。阿弥陀如来の光明・名号は同じことです。7 阿弥陀仏の光明と名号は全く同じもので、分ける意味はないと断定している。

を名号と見なしていたことになる。 仮に普賢と大江両氏の意見が正しいとするならば、親鸞は光明に多くの意味を含ませ、且つ光明

しようとするのが、本研究の目的である。。 なお、ここでいう「浄土教理史的背景」については次節 このような親鸞における光明思想の独自性を浄土教理史的背景を踏まえることによって明らかに

第二項で述べる。

# 先行研究の問題点と本研究の方法

## 伝統的光明解釈

げる。「真宗百論題」の中で光明を論じたものとしては、十二光義・光号因縁・五重義相・光寿体徳 従来の光明解釈を確認するに当たって、まずは「真宗百論題」と真宗系辞典の記載内容を取り上

が挙げられる。 光明に関説する部分に絞って概要を箇条書きにすると、以下のようになる。

・十二光義:十二光の一々に様々な名目(例えば約法・約機または総・別など)を付けて分類し

・光号因縁:光明には調熟(照育・調育)・破闇・摂取の用きがあるとされ、それぞれが信前・信

中・信後に配当される。

五重義相:右と同様

光寿体徳:阿弥陀仏の光明を主に心光と色光に分け、その区別について論じている。衆生の側 からすれば色心二光は区別されるが、果海の上からは色心二光は不二とされる。

このように「真宗百論題」は、「調熟 (照育・調育) 。」「破闇」 「摂取」 「心光」 「色光」という宗学

真宗系辞典ではこういった解釈を踏まえ、それらを取捨選択した上で、光明の用きを次のように説

用語を用いて光明解釈をおこなっている。

明している。

まず『真宗大辞典』では、

光明と称する。三にはすでに真実の信心を得たる人を保護する作用である、……是れを摂取の光 衆生貪欲瞋恚愚痴等の煩悩を破り、又衆生の疑惑仏智の心を破る作用である。……これを破闇の 者をして其の心を漸次に浅薄ならしむる如き類である、是れを調熟の光明と名くる。……二には を結ばしめ、 には衆生の根機……をとゝのへて成熟の域に導く作用であつて、或は仏道に縁なき者をして縁 或は自力執心の強固なる者をして其の執心を漸次に微弱ならしめ、或は疑心の深い

と説示されている。ここでは、光明に「調熟」「破闇」「摂取」の用きがあるとしている。 次に『浄土真宗用語大辞典』には

明と云ふ。10

集』では摂取の光明となっている。蓮如上人の上では照育の光明はほとんど『御文章』には存し 光明には色光と心光、照育の光明と摂取の光明とあるが、『口伝鈔』では照育とされ、『浄土見聞

と述べられている。ここでは、「色光」「心光」「照育」「摂取」といった語を用いて説明している。な 「破闇」については言及されていない。

ない。照育は信前であり、摂取は獲信、信後をいう。11

さらに『浄土真宗辞典』では

浄土真宗では阿弥陀仏の光明のはたらきを、調熟(未熟の機を調育する)と摂取(念仏の衆生を

摂め取って捨てない)との二側面から論じている。12

と述べられ、「破闍」には言及せず「調熟」と「摂取」を選択している。

少し煩瑣になったが、真宗の光明解釈を分かりやすく説示しているのが、普賢晃壽著『親鸞教学論

考』である。辞典類ではないが、ここまでの諸説を簡潔にまとめているため紹介したい。 色光は衆生をして仏願を聞くにいたらしめる調熟の力用、はたらきがあることを意味し、心光と

たらきがある面を色光といい、已信(信心が決定している)の念仏の行者を摂取する力用がある が、実存することを意味するのではなく、一光明が、未信(信を得ていない)の者を調熟するは は念仏の衆生を摂取してすてぬはたらき、徳があることを示す。これは各別の二つの異質の光明

面を心光といったまでで、色心は不二一体の光明と解すべきである。13

一一体」と説明されている。右の内容が、現在において定着している伝統的解釈といって差し支えな ここでは、光明が基本的に「摂取(心光)」と「調熟(色光)」とに分類され、結局それらが「不

いであろう。

## 第二項 近年の研究動向

お、先行研究の順序は論述の便宜上、一部年代順ではない。 じられている。以下、代表的なものを箇条書きで示し、後に概要を述べた上で問題点を指摘する。な さて、近年の研究動向を見渡してみると、先の伝統的解釈とは別の角度から親鸞の光明思想が論

川添泰信「親鸞の光明観―浄土教の伝承を鑑みて―」(光華会編『光華会宗教研究論集

人間—』永田文昌堂、一九八三年)

・大田利生「親鸞における光明思想」(『真宗学』九七・九八、一九九八年)

杉岡孝紀『親鸞の解釈と方法』(第二章「光のメタファー」、法藏館、二〇一一年) 鍋島直樹「親鸞における生死超越の視座 摂取心光常摂護の特質」(『真宗学』一四〇、二〇一

井上善幸「親鸞の「摂取心光」理解について」(『真宗学』 | 一一・一一二、二〇〇五年)

九年) 14

る。また、江戸宗学で構築された光明解釈を取り上げて、その妥当性の有無についても論じている。 川添いは、龍樹から法然に至る真宗七祖の光明思想を論じた上で、親鸞の光明思想を考察してい

氏は、親鸞にとって阿弥陀仏が「具体的な相好を持って、その一々の好から光明を輝かすような仏と としてではなく世の闇冥を除く具体的な働きをなす「慧用」として把えられている」と指摘する。 また心光であった」と述べている。そして、曇鸞の『無量寿経優婆提舎願生偈註』(以下『論註』) らに、光明の「慧用」がいえる根拠を広略相入に求めている。 察体相章における「光明は慧に非ずして能く慧の用を為す '6」の文を引いて、「光明は単なる してはとらえられていない」という理由から、「親鸞の光明に対する基本的な把握は智慧光であり、 さ 観

究とも重なり、 て、それぞれがどのように連関しているのかが明確でない。 氏の論考は、 参考になる点も多い。 浄土教理史・真宗教学史の両面から親鸞の光明思想を研究している。その方法は本研 しかし、 残念ながら七祖の光明思想については概説的であっ

明は智慧のかたちなり18」の「かたち」に注目して、それを如来の「動的な方向」とあらわす点は 本研究において大いに参考になる。ただし、七祖の光明思想に関しては曇鸞しか取り上げられておら 寿経』において「威神」が光明と結び付いていることを指摘する点、また『唯信鈔文意』所説の「光 想について論じている。また、七祖の中から曇鸞の光明思想に注目し、 大田17は、大乗経典・浄土経典(特に〈無量寿経〉)における光明の用例を通して、親鸞の光明思 教学史ではなく、 しかも光の用例が挙げられるのみで、それがどのように親鸞と関連するのかが明らかになってい 純粋に教理史の視点から考察をおこなった氏の論考は示唆に富む。 親鸞との共通点を探ってい 特に『無量

ない。

ながら、より巨視的に光明研究をおこなっている。そして、親鸞の光明思想が『論註』に大きく依っ ているとして、次のように論じている。 杉岡は、川添・大田の論考を踏まえ、さらに他の経論釈および仏教以外の光に関する語彙に言及し

を示して顕現してくることが明かされるところにある。い ような光明の慧用が言える論理的な基盤はどこにあるのであろうか。それは浄入願心章において 光明は単なる慧ではなく、世の闇冥を除く具体的な働きをなす慧用として把捉されている。この 一種法身説を出して、無色無形の言亡慮絶の真如が、衆生救済のために自己限定的に有的に姿形

解されていたと考えられる20」という意見は、筆者も賛同するところである。ただ、七祖に関して また、杉岡が結論的に述べる「法然の説法こそが親鸞にとって具体的な如来の智慧の顕現相として了 すなわち、光明は単なる慧ではなく慧用として働き、その根拠は二種法身説に求められるという。 天親・曇鸞に着目するのみで、他の祖師の光明思想については論じられていない。

解釈を丁寧に示している。心光に特化した研究は意外に少なく(ただし、次に紹介する井上論文も心 その一環として親鸞の心光観について考察をおこなっている。氏は心光の典拠・親鸞の用例・従来の と意義をたずね、親鸞が生死の苦悩を超える道をどう指し示しているのか」を大テーマとして掲げ、 鍋島 21は「生死輪廻を出離する道について親鸞が示した表現を一つひとつ顕彰し、その教学的根拠

光を主題にしている。)、その点で鍋島論文は貴重な情報源といえる。しかし、その考察対象の中心は 親鸞の心光観にあるため、親鸞が参照した善導の心光観の内実までは究明されていない。

げ、 は賛同するが、筆者は「本願力回向の信心」ではなく、少し別の観点から明恵と親鸞の心光観を比較 対し、親鸞は本願力回向の信心と自力の執心によって摂不摂を論じている~」と述べる。氏の意見に してみたい。この別の観点については後述する。 井上は、明恵による法然への批難の書『於一向専修宗選択集中摧邪輪』(以下『摧邪輪』) 法然・明恵・親鸞の三者の光明思想を論じている。特に明恵と親鸞における心光観の相違に注目 光の衆生に対する「摂不摂」の問題について、「明恵が浄念の有無によって摂不摂を論じるのに を取り上

身・仏土観であって、光明を中心に論じているわけではないが、光明と化身・化仏を結び付ける視点 0) は示唆に富む。 方便化身化土を開顕する意義─」(『真宗研究』五六、二○一二年)である。氏は親鸞の仏身・仏土観 には真仏土と化身土との二重性があるという文脈の中で、「化身とは真身が念仏衆生を摂取不捨する 属する研究者の論文にも目を向ける必要もあるだろう。そこで注目したいのが、加来雄之「入願海 「化仏」の光明として衆生を利益する」といった見解を示している20。加来論文の主題は親鸞の仏 々の光明の具象」と述べ、また「真仏土の「仏」は「不可思議光如来」であるが、その真仏は無数 ところで、ここまで本願寺派に所属する研究者の論考を取り上げてきた。一方で、真宗大谷派に というのも、 大乗経典・浄土経典において光明と化仏は高い親和性をもって登場する

からである。本研究では方便化身土については考察しないが、光明と化仏・(応) 化身の関係につい

ては論究したい。

史面から検証し直す必要がある。また、 導の心光観と同じという前提のもと論を進めている。 に親鸞の光明思想には化身・化仏も関わっている可能性がある。その点に関して、曇鸞も含めて教理 の論理が、親鸞の光明思想に大きく影響を及ぼしているのは事実である。しかし、 主に曇鸞を取り上げ、 以上、計六氏の論考を取り上げて近年の研究動向を概観した。 善導が心光をどのように捉えていたのかを改めて究明することも必要であろう。 その親鸞への影響を強調している。 鍋島・井上は親鸞の心光観について論じているが、それが善 親鸞の心光観の独自性を浮き彫りにするために 確かに 『論註』 川添・大田・杉岡は七祖の中から 由来の智慧または二種法身 加来が述べるよう

複の関係、または優先順位の観点から本研究では取り上げない。真宗七祖全員を考察対象にした総合 的研究については、今後に向けての課題としたい。 と化仏・応化身が強く結び付いている点、 上げる。 以上のような問題を解決するために、本研究では主に曇鸞・善導・源信・法然の光明思想を取 龍樹・天親・道綽については親鸞と全く関わらないわけではないが、今回取り上げる祖師との重 七祖の中から四師を選んだ積極的な理由は、それぞれの著述(筆記録も含む)において光明 あるいは親鸞の光明思想との関連性を考慮したからであ

## 第三節 本論の構成

に相当する。 本論は全五章立てとなっている。メインは第三章と第四章であり、第一章と第二章はそれらの前提 また、第五章は第四章の展開に当たる。以下、各章について概説する。

者については大乗経典と『大智度論』を用いて、それらに説かれる光明思想・解釈を確認する。 導かれながら、阿弥陀仏の起源をめぐる諸説を整理した上で、原始経典における光の用例を見る。 いて論じる。 同章では、仏教美術の視点も導入して、光の有する特性について考察する。 第一章では、浄土仏教の光明思想の前提を確認するために、 前者に関しては、藤田宏達と香川孝雄による先行研究がある25。ここでは二氏の論考に 原始仏教24と大乗仏教の光明思想につ

経』に関しては、主に見光の利益、光明と名号の関係について考察する。同経は あらかじめ確認しておきたい の中でも最古の翻訳とされておりる、 ら『観無量寿経』(以下『観経』)の三経を用いて、浄土経典の光明思想について論じる。『大阿弥陀 第二章では、『阿弥陀三耶三仏薩楼仏檀過度人道経』(以下『大阿弥陀経』) 後で論じる『無量寿経』との比較のためにも、 と『無量寿経』、それか 〈無量寿経〉 その光明思想を 諸漢訳

経に示される本願を根拠にして、善導・法然は ては、主に光明と「威神」の関係について検討する。さらに、光の奇瑞相および浄土の荘厳相に関す 無量寿経』は、 親鸞の主著『教行証文類』において「真実の教」と規定される経典である。 「光明摂取」を語る 27。 また、 同経の光明思想に関 同

る説示に注目して、光明と説法の結び付きについても考察する。

極的には依用しない。しかし、第三章における善導・源信の光明思想に関わるため、第二章において 『観経』における光の用例を確認しておきたい。特に、善導は同経から「光の変化性」「光の説法 一方、『観経』では観想念仏が中心に説かれるため、親鸞は同経を(方便行との関連を除いて)積

「光中の化仏」の思想をそのまま継承している(詳しくは後述する)。

光明思想を論じる。 第三章では、真宗における七高僧の中から曇鸞・善導・源信・法然の四師を選んで、それぞれの

まず第一節では、

曇鸞の

『論註』

を用いて、光明と智慧・名号・応化身の関係について考察する。

認する。 **曇鸞の光明思想が親鸞に大きく影響を与えていることは、先述した通りである。特に、『論註』** 論の論理的基盤にもなっている。ここでは、光明に軸足を置きながら曇鸞の二種法身説と名号論を確 の智慧の分釈とそれに関連する二種法身(広略相入)説は、親鸞の光明論だけでなく、仏身論・名号 所説

受けたのかを考察する。また、同節では善導のいう「心光」の内実を究明する。心光は『観念阿弥陀 ここでは、善導が何を意図して心光の語を使用したのかを、『観念法門』が参考にする『観仏三昧海 仏相海三昧功徳法門 第二節では、 **善導の五部九巻を見渡しながら、『観経』または『無量寿経』からどのような影響を** (経)』(以下『観念法門』) に出てくる用語で、親鸞の著述にも度々用いられる。

経』(以下『観仏経』)を通して明らかにする。

は、 う「現身説法」の思想を紹介する。一方、『往生要集』に関しては、別相観・総相観・雑略観の中に 仏の相好の光明について論じる。この二書は共に『観仏経』を依用しているため、まずは同経に説か げたい人物の一人である。 を中心にして光の中に存在する化仏を重要視する点や、法然への影響を鑑みた場合に第三章で取り上 登場する「光中の化仏」に注目して、観想念仏におけるその重要性を述べる。なお、源信の光明思想 れる光明思想の特色を確認する。その上で、『阿弥陀仏白毫観』から白毫光が変化して説法するとい 第三節では、 **曇鸞や善導のそれに比して、親鸞に大きく影響を及ぼしているわけではない。しかし、観想念仏** 源信の代表作『往生要集』と、それに先行する『阿弥陀仏白毫観』を用いて、阿弥陀

跡が確認できる。 を用いて、法然の化仏観についても考察する。 おいて指摘したい。また、『選択本願念仏集』(以下『選択集』)と『観無量寿経釈』 面について考察する。 第四節では、「偏依善導一師」を掲げる法然の基本的な光明理解を踏まえた上で、源信からの影響 しか 法然の教説を筆録した『逆修説法』には、『阿弥陀仏白毫観』 Ļ 両書の説示内容は完全には一致していない。 その共通点と相違点を同節に (以下『観経釈』) を参考にした形

テキストは、 第四章では、 主に『教行証文類』・『一念多念文意』・『唯信鈔文意』・『尊号真像銘文』・「三帖和讃」 前三章を踏まえて親鸞の光明思想がどのように独自性を発揮したのかを論じる。 扱う な

どである。なお、『無量寿経』所説の十二光の解説を主題にした『弥陀如来名号徳』については、先 行研究において積極的に親鸞の真撰と位置付けられていない200 ゆえに本研究では用いない。

下『涅槃経』)引文を通して、親鸞が「無量光明土」と規定する真仏土をどのように捉えていたのか ながら、光明と名号の関係について検討する。また、 第一節では、「真仏土文類」と「行文類」における『無量寿経』引文の中の 同節では「真仏土文類」の『大般涅槃経』(以 「威神」の語に着目し

を考察する。その際に親鸞独自の読み方に注目する。

する。この作業を通して、阿弥陀仏・智慧・光明の三者の共通点を指摘する。また、同節では応化身 0 第二節では、親鸞の二種法身説が光明とどのように関わるのかを論じる。まずは 『論註』を確認した上で、『唯信鈔文意』所明の二種法身説および「智慧のかたち」について考察 「証文類」 所引

が「智慧光」と表象される意義についても述べる。

を考究する。 こゝろ」と釈されている。その「無碍光仏の御こゝろ」とは何か、それはどのように廻向されるのか 第三節では、親鸞の心光観について論じる。『一念多念文意』によれば、心光は 「無碍光仏

主眼を置いて、 いう意味で縦の比較とするならば、同節は横の比較に相当する。ここでは、親鸞の心光観との比較に 第四節では、親鸞と同時代を生きた隆寛と明恵の光明思想について論じる。前三章が親鸞以前と 特に隆寛の至誠心釈と明恵の心光観にスポットライトを当てる。隆寛については 弥

陀本願義』『具三心義』『散善義問答』を、明恵に関しては『摧邪輪』を用いる。なお、明恵の心光観 を論じた先行研究として井上前掲論文があるが、同節ではそれを参考にしながら「清浄心」の観点か

第五章では、 覚如・存覚・蓮如・江戸宗学の光明解釈を取り上げて、真宗の宗学用語である 調

ら親鸞と明恵の心光観を比較検討する。

熟の光明」が、どのような過程を経て成立したのかを明らかにする。覚如については『執持鈔』『口 伝鈔』を、存覚に関しては『浄土見聞集』『六要鈔』を、蓮如については『御文章』を用いる。江戸 宗学に関しては、光号因縁釈と五重義相、身心二光の区別をめぐる先哲たちの解釈を紹介する。

なお、 同章に関しては親鸞没後の光明解釈であるため、本研究の結論には直接的に影響しない。

ここでは、結論を踏まえた上で真宗教学史において親鸞の光明思想がどのように展開したのか、その

一端を素描することを目的としている。

する。

以上のように、本研究では浄土教理史的背景を中心にして、親鸞の光明思想の独自性を明らかに

1 7

1 『浄真全』二、一五五頁。

の宗学の展開について、そのように呼ぶこととする。 本研究でいう「江戸宗学」とは「江戸」と冠しているけれども、 江戸中期から大正初期に及ぶまで

普賢大圓『真宗概論〈第十版〉』(百華苑、一九九四年)、一二七頁。

『浄真全』二、六頁下。

4 普賢前掲書、一二七~一二八頁。

『浄真全』二、四五五頁上。

へ向かうべきだと述べる。氏のいう「象徴」とは阿弥陀仏・浄土・名号のことであり、「メタファ ファー」と「象徴」というキーワードが用いられ、メタファー研究の重要性が主張されている。同氏 杉岡孝紀「親鸞のメタファーと解釈」(『親鸞教学』一一二、二〇二〇年、九六頁参照)では「メタ 大江淳誠『教行信証講義録』(永田文昌堂、一九八四年)、二三三頁。 「象徴」を直接論じるのではなく、作業仮設として先に「メタファー」を論じ、それから「象徴

ら大きな示唆を受けている。 は踏み込まないが、光明(メタファー)から名号(象徴)へという方向付けに関しては、氏の論文か ー」とは「象徴」を譬えた光明・海・道・親(父母)などの譬喩を指す。本研究ではメタファー論に

なお、光明に「調熟」義が与えられた経緯については、第五章で論じる。 岡村周薩編『真宗大辞典〈改訂版〉』一(永田文昌堂、一九七二年)、五五六~五五七頁。

11 稲城選恵『浄土真宗用語大辞典』上(教育新潮社、一九九○年)、二五四頁。

1 8

13 净土真宗本願寺派総合研究所編『浄土真宗辞典』(本願寺出版社、二〇一三年)、一九五頁。

七頁)。 普賢晃壽他『講座親鸞の思想④ 普賢晃寿 『親鸞教学論考』(永田文昌堂、一九九九年)、一〇八~一〇九頁。初出は、武邑尚邦・ 如来(アミダ)に救われた人間』(教育新潮社、一九七七年、一九

二、二〇二〇年)が挙げられる。 14 他にも、同氏「親鸞における浄土の基本的特質―無量光明土の意義―」(『真宗学』一四一・一四

川添前掲論文、二五六~二七七頁参照。

16 「慧」で統一する。以下同様。 『浄真全』一、五〇一頁。テキストの一部では 慧」 が 恵 になっているが、 論述の便宜上

17 大田前掲論文、二六二~二八〇頁参照 『浄真全』二、七〇三頁上。

19 杉岡前掲書、 一六四頁。

20 杉岡前掲書、 一七三~一七四頁。

井上前掲論文、三二四頁。

鍋島前掲論文(二〇一九年)、一~二四頁参照。

ここでいう「原始仏教」とは、

およそ紀元前五世紀頃から紀元前三世紀頃までのインドにおける

. る。 観経』真身観を中心に―」(『印度学仏教学研究』六五(一)、二〇一六年)においても支持されて 加来前揭論文、 四七頁参照。この論文の趣旨は、 藤原智「『西方指南抄』から見る親鸞の仏身観

> 1 9

用されているため、著者の意向を尊重して、本論文でも同じ呼称を用いることにする。 ぶ場合もある。特に、三枝充悳『ブッダとサンガ 仏教と定義したい。学者によっては、「原始仏教」のことを「根本仏教」あるいは「初期仏教」と呼 一六六頁)では「原始仏教」「根本仏教」を「初期仏教」と改めるべきと提唱されている。しか )、本論文が参照する論考(次下で紹介)では、主に「原始仏教」あるいは「原始経典」の呼称が使 〈初期仏教〉の原像』(法藏館、二〇二一年、三

楽寺書店、一九八五年)、香川孝雄「阿弥陀仏信仰の起源」(『浄土宗学研究』七、一九七二年)、同氏 25 藤田宏達『原始浄土思想の研究』(岩波書店、一九七○年)、同氏「浄土思想と異宗教の問題点 念会、一九七三年)。 アミターバと光明思想―」(雲井昭善博士古稀記念会編『仏教と異宗教 雲井昭善博士古稀記念』平 「仏教における光明思想の展開」(『藤原弘道先生古稀記念史学仏教学論集』坤、藤原弘道先生古稀記

27 厳密には、「光明摂取」自体は『無量寿経』ではなく、『観経』で説かれる。 た、本論文では前二者を〈初期無量寿経〉、残りを〈後期無量寿経〉と呼ぶこととする。なお、『大乗 →『無量寿経』→『無量寿如来会』(以下『如来会』)→サンスクリット本・チベット訳とする。ま 無量寿荘厳経』(以下『荘厳経』)はサンスクリット本と同じ頃に成立した異系統とされる。 二○○七年、八七~九○頁)に従って、『大阿弥陀経』→『無量清浄平等覚経』(以下『平等覚経』 (無量寿経) の現存する完本の成立順序については、藤田宏達『浄土三部経の研究』(岩波書店

28 内藤知康「親鸞における不可思議の意義」(『真宗学』一二九・一三〇、二〇一四年)、四七~四八 頁の註(1)参照。殿内恒「親鸞撰述における『弥陀如来名号徳』の特異性(上)」(『真宗学』一三 二〇一九年)、同氏「親鸞撰述における『弥陀如来名号徳』の特異性(下)」(『真宗学』一四一・

四二、二〇二〇年)参照。

### 第 章 大乗 小仏教の 光明思想とその

淵

源

# 第一章 大乗仏教の光明思想とその淵源

### はじめに

ある。 ない2。とはいえ、 者の無量光の由来を求めることは、仏教の光明思想の淵源へとさかのぼることを意味しているからで プ分けをおこなってみたい。また、両氏によれば原始経典の中にすでに光明思想があったと指摘され いる。というのも、 大乗仏教・浄土仏教における光明思想の淵源と阿弥陀仏の起源とは、一部で重なる領域を有して しかし、阿弥陀仏の起源については古くから多種多様な説があって、現在に至っても定説を見 諸説の整理は可能であるため、藤田宏達と香川孝雄の論考。を参照しながらグルー 阿弥陀の原語には Amitābha(無量光)と Amitāyus(無量寿)の二つがあり '、 前

当該時処の人々が光明からどのようなイメージを受容していたのかを考察する。 すなわち、 変の関係について検討する。また、本章では文献資料からだけではなく、仏教美術の視点も導入する。 例を確かめる。そこから大乗仏教へと進んでいき、大乗経典における光の用例と『大智度論』の光明 解釈を確認する。その際には、梶山雄一による「神変」に関する一連の論考 4を参照して、光明と神 そこで、本章では阿弥陀仏の起源に関する諸説を簡単に整理した上で、原始経典における光の用 紀元前二世紀〜紀元後五世紀後半におけるインドの蓮華意匠およびガンダーラ浮彫から、

### 第一節 光明思想の淵源

阿弥陀仏の起源

阿弥陀仏の起源については、十九世紀後半から数多くの説が主張されてきた。それらは一応のと

各説の概要を述べる。 ころ、①外来起源説、 ②インド宗教起源説、③仏教内起源説に大別することができる。。 なお、本研究の関心は光明にあるため、ここで取り上げる説は、阿弥陀の原語 以下では

である無量光と無量寿のうち、主に前者に注目して立てられたものに限る。 ①外来起源説とは、イランのゾロアスター教における光明崇拝、特にミスラ神に影響を受けて、

それをもとにして仏像に光背・光輪が取り付けられたとする。また、高田修 7によればガンダーラ美 ナと一体になった者として崇拝された。ミスラ神像の頭上に輝く光芒はフヴァルナを表象しており、 阿弥陀仏信仰が成立したとする説である。これはヨーロッパを中心に多くの学者によって支持されて ゾロアスター教の聖典『アヴェスタ』の中で勝利者、フヴァルナ(栄光)を付与された者、フヴァル 日本においては岩本裕。の説が代表的である。氏によれば、太陽神・戦神であるミスラ神は

おり、

の説を主張する荻原雲來。は、阿弥陀の原語を Amida もしくは Amita と想定し、 ②インド宗教起源説は二説に分かれる。第一説は、ヴェーダ神話に阿弥陀仏の起源を求める。 さらに後者を梵語

術の仏像には最初期から頭光が附されており、そのことは外来起源説の主な根拠となっている。

連なり、またその玉座を prāṇa(精気)と呼ぶ点が無量寿の観念に結び付くとされる。 梵天の世界(Bahmaloka)の叙述に見られる梵天の玉座(Amitaujas=無量の威力)が無量光の観念に 弥陀仏の起源を求める。矢吹慶輝 ºによれば、無量光は『カウシータキ・ウパニシャッド』における 関連)を帯びている。これを飲んだ神は長生不死(無量寿と関連)になるという。要するに、無量光 Amṛta と解する。『リグ・ヴェーダ』によると、ヴィシュヌ(太陽の異名) と無量寿の点でヴィシュヌ神と阿弥陀仏を関連付けようとする説である。第二説では、梵天神話に阿 (Amṛta) の泉がある。甘露とはソーマ樹から取って製した神酒のことで、黄金色 (太陽・無量光と が住む場所には甘露

説かれる王城クサーヴァティーの叙述が、極楽浄土の描写に類似しているとされる。また、大善見王 は光明の中心源泉としての日輪をあらわしたものであり、さらに長寿無量の神力をも有することから、 ③仏教内起源説とは、インドの中でも仏教内部で成立した神話に阿弥陀仏の起源を求める説であ 松本文三郎『によれば、パーリ『長部』の第一七経『大善見王経』およびその相当漢訳経などに

光寿二無量の阿弥陀仏と同定される。

景をもつことは美術史家の説くところであり、この点について異を立てるわけではない」と一部認め れば、①については「ガンダーラ仏像の円光がゾロアスター教も含めてイランないしヘレニズム的背 ながらも、「だからといって光明思想そのものが全面的にイラン起源であって、インドには求められ 以上、①②③を概説したが、いずれにしても決定的な証拠があるわけではない。藤田の批評によ

けではないと指摘する120 が認められることから、イランの思想をもち出さなければ阿弥陀仏の起源の説明がつかないというわ てもアートマンを光明で形容する思想があること、そして仏教内部にあっても種々な形で光明の思想 いはアーディティヤ群神の名において太陽神崇拝の思想が認められ、古いウパニシャッド文献にお トラ(ミスラの梵語形)、スーリヤ、サヴィトリ、プーシャン、ヴィシュヌ、ヴィヴァスヴァトある ないとするのは疑わしい」と述べる エ゚。 また、インドにおいては最古の『リグ・ヴェーダ』以来、ミ

話説は全体としては極楽浄土の観念に比較されうるものであって、阿弥陀仏の起源そのものを明らか するものとは思われない "4」と斥ける。③の松本説についても同様で、大善見王と極楽浄土との関連 は困難であり、ヴィシュヌ神話起源説は成立しがたいと述べる 13。②の矢吹説については、「梵天神 は認められても、 一阿弥陀仏との関係には疑義がもたれると述べる iso

また、②の荻原説については、言語学的観点から阿弥陀の原語を Amita ないし Amrta と解すること

まれるもので、 藤田と香川の両氏が注目するのが原始仏教起源説である。これは、 原始経典に説かれる光明思想について検討をおこなったものである。詳しくは次項で ③仏教内起源説に含

#### 第二項 原始経典の光明思想

では、主に『相応部』と『増支部』を用いて光明の用例を確認する18。 なく、原始経典にさかのぼってその由来をたずねることができる「6」と主張する。香川も「仏教にお いても初期の経典から光明の思想は現われていて無視することはできない "7」と述べる。そこで本項 藤田は、 仏を光明で表徴もしくは修飾することは「大乗仏教になって始めてあらわれたものでは

闇が消え失せて、光明が現われでた。身の毛もよだつ、ぞっとする恐怖も静まった」といった対句表 には「光明が隠れ、 ージに捉えられていることが読み取れる。 現がある 1º。ここから、光明と暗闇は対の関係にあり、光明はプラスイメージ、暗闇はマイナスイメ まずは、原始経典において光明がどのようなイメージで捉えられているのかを確認する。『相応部』 暗闇が現われでた。身の毛のよだつ、ぞっとする恐怖が起こった」、または

からも光(プラスイメージ)と闇(マイナスイメージ)の対関係が確認できる。ただし、 後に善処や天界に生まれるといわれ、そのことが「闇から光におもむく」と表現されている 20。ここ かれることもある。ここでは、必ずしも光はプラスイメージに捉えられていないが、世俗的な意味で |悪魔の娘たち」による誘惑という文脈で「愛執・不快・快楽」が「光り輝いてやってきた 21」と説 また、賤しい家・貧しい家に生まれた者や身体的障がいをもった者が、身口意で善行をすると死 例外として

の光輝と受け取りたい。

よってよく見られ……25」などと述べられるように、智慧は見えないもの や「智慧は世の中における光り輝き23」などといわれる。智慧を光であらわす所以は、智慧による可 視化が関係している。すなわち『相応部』には「如実に智慧によって見る 24」や「貴い真理が智慧に また、光は智慧をあらわす際にも用いられる。『相応部』では「智慧に等しい光輝は存在しない 22」 (真理) を見えるようにす

古い詩句において「光を放つ者」(pabhaṃkara)、「光輝をもつ者」(jutindhara)、「光輝ある者」 (jutimant)、「輝きある者」(patāpavant)と呼ばれる 2% そして、正覚者は光り輝くものの中でも最上 これに関連して、智慧をさとったブッダも光で表象される。藤田によれば、ブッダは原始経典の

る用きを有している。

とされ、そのことは『相応部』で次のように述べられる。

型にはご湯が 輝 x、 豆には一が Rion X 世には四つの光明がある。ここに第五の光明は存在しない。

昼には太陽が輝き、夜には月が照らし、

また、火は昼夜に、あちこちで照らす。

けられている20。ただし、絶対者の光明が他のいかなる光よりも勝れていると説くことは仏教固有の ここでは、正覚者が四つの輝くもの(太陽・月・火・正覚者)の中で最高位の存在として位置付 正覚者(ブッダ)は、熱し輝くもののうちで最上の者である。これは無上の光である。27

ものではなく、インドの宗教聖典では一般的に用いられる慣用的表現である2%

一方で、『増支部』には次のような文がある。

修行僧たちよ、これら四つの光がある。四つとは、何か。

月の光、太陽の光、火の光、智慧の光である。

修行者たちよ、これらが四つの光である。修行者たちよ、これら四つのうちの最高のものは、

智

これを先の『相応部』の文と対照すると、「智慧の光」と「正覚者(ブッダ)」が重なる。つまり、 慧の光である。30

ブッダが智慧の光と見なされている。

に次のように述べられる。 また、光明は奇瑞相とも捉えられている。『増支部』には、仏の托胎・降誕・成道・初転法輪の際

あれほどの大神力・大威力をもつ太陽や月の光さえ届かないところ、〔すなわち〕世界 むこの世間に、量れないほど広大な光が現われる。〔その光は〕神々の威神力を超えているので、 神々と悪魔と梵天とともにあるこの世間、すなわち沙門とバラモンとを含み、神々と人間とを含 の中にあり、〔上が〕覆われておらず〔下が〕底なしで、まっくらな闇につつまれた暗闇の世界

八相示現(八相化儀)の際に奇瑞相として仏・菩薩が光明を放つことは、『無量寿経』にも確認で

その量れないほど広大な光が現われる。31

(地獄)

力」と比較されている点である。つまり、光明が「威神力」という力用として把捉されている。この きるが で注目したいのは、「量れないほど広大な光」が「神々の威神力」および太陽や月の「大神力・大威 (第二章第二節第二項で述べる)、その淵源が原始経典に窺われる。しかし、それよりもここ

点は、次節で述べる大乗仏教の光明思想にも共通する。 最後に、大乗仏教の光明思想を論じる前に触れておきたい文がある。『増支部』には次のように説

かれる。

の光りを感知するとき、如来は声を出し、声を聞かせることができる」。 「アーナンダよ、ここに如来は千の三乗である、大なる千の世界を光りで満たし、生ける者がそ

く得たものだ。このような偉大な神変を有し、このような偉大な威力を有する師を」と。※ このように説かれたとき、尊者アーナンダはいった。「ああ、わたしは得たものだ。わたしはよ

用きが「神変」や「威力」と呼ばれる。ここでいわれる「光」「声」「神変」「威力」がどういった関

すなわち、生ける者が光を感知すると、如来は声を出して聞かせる。そして、そのような如

係なのかは判然としないが、何かしらの連関性を有しているのは確かである。先取りになるが、大乗 経典では仏は説法の前兆として放光し、それが神変と捉えられる。したがって、「声」とは説法のこ とで、「光」はその前兆に当たると推測できる。

しかし、梶山雄一によれば、このような説示には大乗仏教の影響が入っている可能性があると指

摘される 33。そのため、光明と説法の関連を主張することは、現段階では留保しておきたい。また、

神変についても後述する。

以上、原始経典における光の用例を概観した。ポイントを五つにまとめると以下のようになる。

- ①光明は暗闇の対概念であり、例外もあるが基本的にはプラスイメージで捉えられている。
- ②光明と智慧は見えないもの(真理)を可視化するという点で同義になる。
- ③ブッダ(正覚者)は光明で表象され、また光り輝くものの中でも最上とされる。さらに「智慧
- ④光明は奇瑞相であると同時に、 威神力ないし神変とも見なされている。

の光」ともいわれる。

⑤光明・声・神変(威神力)には連関性が窺える。ただし、この思想が生まれたのは大乗仏教以

降の可能性がある。

#### 第二節 大乗仏教の光明思想

#### 紀一項 大乗経典の光明思想

先では原始経典における光明について論じたが、大乗経典になると光明への関心が急激に高まる。

そして、光明と説法または化仏が親和性をもって説かれるようになる。本項では、大乗諸経典におけ る光明の用例を示しながら、原始経典との共通点あるいは相違点を指摘する。この作業を通して、大

乗経典における光の特性を明らかにする。

『法華経』では、 貌の菩薩道を行ずるを見る。34 塞・優婆夷・諸の修行得道者を見る。復た諸の菩薩摩訶薩の種種の因縁・種種の信解・種種の相 た彼の土の現在の諸仏を見る。及び諸仏所説の経法を聞く。幷びに彼の諸の比丘・比丘尼・優婆 鼻地獄まで至り、上は阿迦尼吒天に至る。此の世界に於いて尽く彼の土の六趣の衆生を見る。又 爾の時、 仏、眉間白毫相より光を放つ。東方万八千世界を照らし、 無量義処三昧に入った釈尊について次のように説かれる。 周遍せざること靡し。下は阿

菩薩たちの様相を明らかに覩見したと述べられている。この文の後では、 阿鼻地獄から阿迦尼吒天に至るまで広く行き届いた。そして、娑婆世界から他の世界の衆生・諸仏 「光明神通之相」または「瑞神通之相」と呼ばれている 35。 光が見えないものを可視化することや すなわち、三昧に入った釈尊は眉間の白毫から光を放ち、東方万八千世界を遍く照らした。光は 仏の放光が 「神変相」や

土を顕現す」ると説かれている 36。 仏光を智慧と捉え、 また、『華厳経』では仏光が「智慧の日光」と呼ばれ、それが 暗闇と対置する点も原始経典と共通している。 「衆冥を照除し、 悉く能く諸仏

神変・神通・瑞相と捉えられる点は、原始経典と共通している。

一方、大乗経典の原始経典と異なる点は、光明が被救済者に対して多種多様な用きをなすことで

ある。例えば、『華厳経』では以下のように説かれる。

法を演説すべし。37 り。是くのごとき念を作す。甚だ奇しく希有なり。如来今の者大光網を放つ。必ず当に甚深の正 衆を囲遶し已はりて、 衆を顕現す。究竟の荘厳は普く法界・虚空界等の一切世界を照らす。復た還りて一切の菩薩諸 無数億那由他の諸の菩薩衆を覚悟す。一切世界は六種に震動し、一切の諸の悪道の苦を除滅 爾の時、 を以て眷属と為。普く十方一切世界を照らす。囲遶すること十匝し如来の無量自在なるを顕現す。 切の諸魔の光明を映蔽すること猶ほ聚墨のごとし。一切の如来の菩提を顕現す。 如来眉間白毫相中より大光明を放つ。名づけて明如来法と曰ふ。無量億那由他阿僧祇光 如来性起妙徳菩薩の頂に入る。爾の時、一切大衆心に大歓喜し身意柔軟な 一切の諸仏大

界を六種に震動させ、 説すべし」と述べられ、放光が説法の前兆とも捉えられている。 を顕現し、一切の諸仏大衆を顕現するなどと説かれている。また、最後に「必ず当に甚深の正法を演 ここでは、白毫光が如来の無量自在なるを顕現し、 一切の諸の悪道の苦を除滅し、 一切の諸魔の光明を映蔽し、 無数億那由他の諸の菩薩衆を覚悟し、 一切の 如来の菩提 切世

さらに、 光明は具体的な現世利益を与える場合もある。『仏説菩薩本行経』では以下のように説か

れる。

閉は悉く皆解を放つ。盲者は視ることを得。聾者は聴くことを得。唖者は能く語る。 盛りなる者は欲心消除し、其の瑕穢を観る。 切の人民其の光明を見、又た化仏を覩る。瞋恚盛りなる者は忿意消滅し、皆慈心を発す。 愚痴・盲冥は皆悉く醒寤し、四非常を解す。牢獄繋 拘躄者は手 婬火

ここでは、 光明または化仏を見た者が精神的にも肉体的にも改善に向かうといわれている。なお、

足を得。

**癃残百病は皆悉く除愈す。**38

「慈心を発す」とか身体的な障がいが奇蹟的に回復するといった内容は、『大阿弥陀経』における見

光の利益にも共通する(第二章第一節第二項で述べる)。

ある。例えば、『仏説華手経』には「(仏に) 三十二相八十種好ありて、身より百千万億の光明を出だ し、弟子衆に処して囲遶し説法す 30」と説かれたり、『華厳経』には「光明遍く照らして法輪を転ず ところで、先に仏の放光が説法の前兆になると述べたが、光明と説法が同義に捉えられる場合も

さらに、光明と説法だけではなく、そこに化仏が関係する場合がある。『摩訶般若波羅蜜経』 一(以

『大品般若経』)では

4c」とあって、光明と説法

(法輪) が並記されている。

下

跏趺坐して六波羅蜜を説く。衆生聞く者は必ず阿耨多羅三藐三菩提を得。4 千万億光を放つ。是の一一の光は千葉の金色の宝花を化成す。 爾の時、世尊広長の舌相を出だし、遍く三千大千国土を覆ひて熙怡し微笑す。其の舌根より無量 是の諸の花の上に皆化仏有り。

と説かれ、仏の舌根より放たれた光が宝華を化成し、その華上には化仏が座し、衆生に対して六波羅 経』(『大正蔵』三、一一七頁中)などにも確認できる。中でも『華厳経』の場合は、化仏ではなく 蜜を説くという。ここでは、光明・化仏・説法がセットで登場している。同様の例は『仏説菩薩本行

具足して本行ぜし所を演説す

「諸仏」が光からあらわれる。

盧舎那仏の妙なる音声は 切の仏刹微塵数の 大光明網は十方を照らし

一の光中に諸仏有りて

無上道を以て衆生を化す

法身堅固にして壊すべからず 一切の諸の法界に充満す

普く能く諸の色身を示現す 応に随ひて諸の群生を化導すや

それらが無上なる教えをもって衆生を教化するという。また、諸仏は衆生に応じて様々な色身を示現

すなわち、盧舎那仏の音声(説法の声)と同時に大光明が放たれ、一々の光の中に諸仏が存在し、

して化導するとも説かれている43º

氏は大乗仏教における「神変」の特徴を主に『大品般若経』から抽出し、それを次の五項目にまとめ このような光明・化仏 (諸仏)・説法の連関を「神変」の観点から論じたのが、梶山雄一である 4°

①仏の三昧が 「神変」の前提であること。

- ②「神変」の主役は仏の放つ光明であること。
- ④小乗の ③光明は仏の化仏(分身)を産み、また光明が化仏による説法の声となること。 救済が説かれること。 に生まれさせ、 ないで、仏の放光がその光に遇う衆生を無上正等覚に至ることに決定させ、 「神変」にはない、大乗の「神変」に特有な性格は、衆生の側にはい 心身障がい者・病人を治癒し、悪人を善人に変えるという、 いわば他力による 悪道の衆生を善道 かなる要求をもし
- ⑤光明を介して仏の智慧と宇宙の真理とが一体となること。も

については、本章第三節第二項においてガンダーラ仏教美術について論じる際に、再び取り上げたい。 る点も確認できる。特に、光明・化仏・説法の連関(③)は大乗経典に確かに示されていた。この点 った論理的飛躍とも受け取れる内容も含まれているが、上来述べてきた大乗経典の光明思想と一致す 梶山の主張には、「他力による救済が説かれる」(④)や、「宇宙の真理と一体となる」(⑤)とい

## 第二項 『大智度論』の光明解釈

『大智度論』は『大品般若経』の注釈書で、過去に龍樹撰述と見なされていたが、一部に訳者の

その一端を把握したい きる。本項では、 付加が混在していることもあって、現在は著者不明説が有力となっている。他面、 う性格に留まらず、 同書の光明解釈を通して、大乗仏教において光がどのように捉えられていたのか、 初期大乗仏教における百科全書的な特徴を有し、加えて独特の光明解釈も確認で 同書は注釈書とい

『大智度論』では、仏が三昧王三昧に入る理由を説明する際に、次のように述べられている。 さむと欲するが故に、 転ずる時、 復た次に、仏、時に大光明を放ちて大神力を現ずること有り。生の時、得道の時、初めて法輪を して皆見知することを得しむ。是を以ての故に三昧王三昧に入る。4 諸天・聖人の大集会の時、若しは外道を破する時、皆大光明を放つ。今其の殊特を現 大光明を放ちて、十方一切の天人、衆生及び諸の阿羅漢、 辟支仏、

また、 るに、 おける重要な場面 力なのか曖昧だが、 し 48」とか「光明は仏の神力を以て本と為 49」と説かれ、光明=神力(仏力)なのか光明の本源が神 すなわち、仏は殊特なることを天人・衆生・阿羅漢・辟支仏・菩薩に見知させるために、生涯に 光明と神力の関係については、「光明は仏力 47」とか「仏の光は灯のごとく、神力は脂のごと 放光が奇瑞相または大神力と解されている。この点は、 (誕生・得道・初転法輪・大集会・破外道) で放光して大神力を示すという。 要す ほぼ同概念と捉えられている。 前項で確認した大乗経典と共通する。

これに関連して、

光明

(神力)

の種別についても説明されている。

光明神力を報得するは中なり。諸の三昧に入りて今世の功徳心力を以て大光明を放ち、大神力を 復た次に光明神力に下・中・上有り。呪術・幻術の能く光明変化を作すは下なり。諸天・龍神の

現ずるは上なり。是を以ての故に仏は三昧王三昧に入る。so

であろう。 光を指していると思われる。したがって、右の文は仏の光明(神力)の最上なることを示しているの 換言される)をもって放たれる光明である。実際に三昧に入るのは仏であるから、「上の光明」は仏 は諸天・龍神が得る光明、「上」は三昧に入って現世の功徳心力(他所では「心力」は「神力」 光明が上・中・下に分類されている。「下」は呪術・幻術のように変化する光明、

仏光が別の光よりも勝れていることをあらわす文は、他所にも確認できる。

放つに三千大千世界を満つ。三千大千世界の中より出でて遍く下方に至る。余人の光明は唯だ能 諸の天人能く光を放つと雖も、有限・有量なり。日月の照らす所は唯だ四天下のみ。仏は光明を く人をして歓喜せしむるのみ。仏は光明を放つに能く一切をして聞法得度せしむ。是を以て異と

方世界を遍く照らすことができる。また、仏以外の光は人を歓喜させるのみだが、仏光はあらゆる者 を聞法得度させるという。仏光が輝くものの中で最上であることは、すでに原始経典で説かれていた すなわち、天人および日・月の光の照らす範囲には限界があるが、仏光は三千大千世界および下

が、右の文ではそれに伴って聞法得度の力用も示されている。この点は、大乗経典において光明と説

法が同義に扱われていた点に通ずる。

光明の身に触れて得度する者有り52」と述べられる通り、説法と触光が区別されている。 に種種の因縁ありて、得度は同じからず。禅定して得度する者有り、持戒説法して得度する者有り、 ただし、『大智度論』では光明と説法の関係が全同になっていない場合がある。すなわち、「衆生 ところで、前項において『大品般若経』を引いて、舌相の光明から化仏があらわれて六波羅蜜を

説くと述べたが、『大智度論』は当該文を注釈している。すなわち、光明に関しては「今何を以ての は次のように解説している。 と答えている 55。 つまり、光明に教法の真実性を証明する役割を与えている 54。 また、化仏に関して 故に舌根より復た光明を放つや」と問いが設けられ、「一切をして重ねて信ぜしめむと欲するが故に」

ときは化して復た化を作す。諸の外道及び声聞は滅後に化を留めることあたはず。 法なるのみ。仏の変化は無量三昧力のごとく不可思議なり。是の故に仏自ら語る時、無量千万億 の説のごとく、 問ふて日はく、 の化仏も亦た一時に皆語る。 云何が一時に皆六波羅蜜を説くや。答へて曰はく、此くのごとく説く者は外道及び声聞の変化の 釈迦文尼仏は無量千万億の諸仏を化作す。云何が一時に能く説法するや。阿毘曇 一時に二心無し。若し化仏語る時は化主黙すべし。 又た諸の外道及び声聞は化して化を作すことあたはず。 化主語る時は化亦た黙すべし。 仏世尊のご

仏世尊のごと

きは自身の滅度後に復た能く化を留めて仏と異なり無し。
い

いる。すなわち、外道・声聞の場合、本体が語ると化身は黙り、本体が黙ると化身は語る。一方、仏 の場合は本体と化仏が一心同体で、互いの「黙る」「語る」が一致する。また、外道・声聞の化身は ここでは、仏によって化作される化仏が、外道や声聞の化身よりも勝れていることが述べられて

本体と同時に滅するが、仏の化仏は仏滅後もその姿を留めて本体と異なりが無いとされる

最後に、光の分類方法について確認しておきたい。『大智度論』では光明が色光と智慧光に分けら

すなわち、衆生を済度するのが色光 (身光 58) であり、諸法を分別するのが智慧光とされる。また、 が故に智慧の光明なり。 明に二種有り。 一には衆生を度するが故に身より光明を放つ。二には諸法の総相別相を分別する

この二光の放たれる先後については次のように述べられる。

復た次に一切衆生は常に欲楽に著す。五欲の中の第一は色なり。此の妙光を見るに、心必ず愛著 して本の所楽を捨つ。其の心をして漸く欲を離れせしめ、然る後に為に智慧を説く。

衆生を愛著の欲望から次第に離れさせるために、仏はまず身光(妙光)を放ち、その後に智慧光

を放つ(厳密には「智慧を説く」)という。

以上、『大智度論』における光明解釈を概観した。光明が奇瑞・神力・説法・化仏と関連している

ことは大乗経典と共通している。一方、 光の分類方法からは同書の独自性が確認できた。oo 光明が化仏を伴って教法の真実性を証明する点や、化仏自体

## 第三節 仏教美術の観点から見る光明

インドにおける「蓮華の創造性

前節では、大乗仏教において光明と化仏が同時に登場する点を紹介した。その際、 論述の便宜上

言及しなかったが、蓮華も光明と一緒に登場する場合がある。例えば『仏説菩薩本行経』には 世尊将に説かむと欲ひて、前世の本所に於いて菩薩道を修行する時、即便ち微笑し、 口中より出だす。光に五分有りて、 一一の光の頭より無数の明を出だす。一一の光の頭に宝蓮花 五色の光明

有り。一一の花上に皆化仏有り。61

と説かれ、光明・蓮華・化仏がセットで登場している。このように、光明は化仏だけでなく蓮華との 親和性も高い。そこで本項では一旦、考察対象を光明から蓮華に移す。 い蓮華の特性を明らかにすることによって、間接的に光明の特性をあぶり出すことにある。 その狙いは、 光明と親和性の

仏教と蓮華の関係を考えた場合、まず想起されるのが蓮華化生、

あるいは『華厳経』所説の蓮華

1 (

蔵世界である。それらの淵源を求める際に、先行研究 タロでしばしば取り上げられるのが、古代インド 天)が生まれ、彼が万物を創造したという 5°。ここから、古代インドにおいて蓮華に創造性が託され なわち、天地の開ける時、世界は海で、根本神であるヴィシュヌは大蛇を寝台として眠っていた。 仏教への影響が確認できる。 ていたことが読み取れる。また、先と近似した内容が『雑譬喩経』(『大正蔵』四、五二九頁中)や の大叙事詩『マハーバーラタ』(原形は紀元前四〇〇年頃成立したとされる)の説示内容である。 ィシュヌが創造を開始しようと欲すると、その臍(へそ)から蓮華が生じ、その華にブラフマー 『大智度論』(『大正蔵』二五、一一六頁上)にも説かれていることから、『マハーバーラタ』による ( 梵

氏はインドのストゥーパを取り囲む欄楯に注目し、そこに施された蓮華意匠から「生命誕生の重層 お、 を読み込む。以下では、安藤の解説でによりながら、バールフット欄楯における二例を紹介する。 さて、このような「蓮華の創造性」を初期の仏教美術の観点から論じたのが、安藤佳香。である。 図版は本論文の二五二~二五七頁に附す(以下で紹介する他の図版についても同様)。

### 図① 満瓶(プールナガタ)。

の水から多数の蓮茎が生じ、さらには咲いた蓮華のうち四本は、次なる生命体としての鳥を生ぜしめ、 下方の瓶は蓮華を生み出すパワーに溢れた水が入っており(上下の列弁文がそのことを暗示)、そ

その結果すでに「反花形」となっている。ここでは「聖水→蓮華→鳥」という生命誕生の重層が、 実にコンパクトに意匠化されている。

が散る寸前を形象している。あえてこの形を重視したのは、「すでに次なる生命を生ぜしめた後の蓮 華」という意識があったがためと説明されている。マー が施されている。そのうち最も重用されるのが「反花形」で、この形は花としての生命を終え、 安藤によれば、バールフット欄楯ではその浮彫装飾の八割強に蓮華もしくは蓮華に関係する文様 花弁

図② 満瓶から生まれるガジャラクシュミー®

台の上にラクシュミーが、その左右の台の上にはそれぞれ象が誕生し、象たちはラクシュミーの頭上 ている。 から灌水している。すなわち、「聖水→蓮華→ラクシュミー・二象」という誕生の重層があらわされ ここでは蓮華上にいるのが鳥ではなく、ラクシュミーと象になる。この意匠では中央の反花形の

する)に比定されたサールナート出土の浮彫を見てみたい。 下では、 一方、時代を下ったグプタ朝(四~六世紀)の仏伝浮彫にも「蓮華の創造性」が看取できる。以 宮治昭の解説。。を参照しながら、「舎衛城の神変(千仏化現)」(これについては次項で説明

・図③ 舎衛成の神変(千仏化現)70

その左右には共に右手を挙げて払子をもつ菩薩立像が従う。主尊仏より化現された仏陀や菩薩たちは、 この二龍王と蓮華の関係について、宮治は次のように述べている。 るが、大蓮華の下方では、しばしば二龍王が上半身をあらわして太い蓮茎を支える表現を見せる 71。 いずれも蓮華座上にあらわれ、それらはすべて蓮茎で繋がっている。また、この図では省略されてい 画面の下方中央に、大きな蓮華座上に結跏趺坐して転法輪印を結ぶ仏陀が大きめにあらわされ、

ジのヴァリエーションであり、インドに古くからある 混沌 から 宇宙を生じさせる「誕生」「生 豊饒の象徴であり、同時に宇宙論と関係づけられる。原初の水から蓮華を発するイメージは、イ のであり、混沌から生じた宇宙それ自体である。蓮華は万物を生成せしめる蔵、子宮であるので ある。蓮華を創り出す龍王は、大地に潜む水を象徴する。そこから出現した蓮華はかたちそのも 成」の祖型にほかならない。水は潜勢力を持った無であり、生じさせる根源であり、原初の水で 地下に棲む龍王が上半身を現し、大蓮華を創り出すイメージは、「水から生じる蓮華」のイメー

(ルビ・傍点は原文ママ)

すなわち、龍王は「原初の水」を象徴しており、そこから出現した蓮華は「宇宙それ自体」をあ

ンドにおいて宇宙生成の原イメージといえる。マス

が、蓮華が水を源として「誕生」「生成」「豊饒」をあらわしていることは、先に紹介した図①②によ っても首肯できる 73。 らわしているという。図③が「宇宙生成」を表現しているのか否かに関しては筆者には判別できない

美術を通して検証する。 らば、光明にもまた同様の特性が託されている可能性がある。次項では、その点についてガンダーラ 以上のように、蓮華は水と連動して生命を産み出し増殖させる特性を有している。そうであるな

# 第二項 ガンダーラ浮彫と「大光明の神変」

治は大乗経典に説かれる神変を「大光明(放光)の神変」と名づけ、次のように述べている。 た。宮治昭は梶山の意見を積極的に取り入れ、自身のガンダーラ仏教美術の研究に応用している。 本章第二節第一項で梶山雄一の論考を取り上げ、大乗仏教における光明と神変の関係について触れ

「大光明の神変」は五世紀前半以前に漢訳された主要な初期大乗経典である〈大品般若経〉 〈華厳経〉 〈無量寿経〉などに共通して説かれる。それらの漢訳の初期大乗経典は、 (法

りも古い伝承が保存されており、ガンダーラ美術の解釈にとって大層重要である。74

氏がこのように主張する背景には、仏教美術研究で著名な Alfred Foucher によって解釈された、一

群のガンダーラ浮彫をめぐる問題がある。ガンダーラには、蓮華座上に結跏趺坐する仏陀が礼拝像の 第一二章「プラーティハールヤ・スートラ」に記される仏伝説話の一つ「舎衛城の神変(千仏化現)」 ように大きくあらわされ、その周囲に仏・菩薩・供養者など多くの聖衆を配した、一種の変相図的な 図像を示す大構図浮彫がいくつかある。かつて、Foucher は当該浮彫を『ディヴィヤ・アヴァダーナ』

に比定した 750

大蓮華に坐して、多くの蓮華の上にそれぞれ化仏を出現させ、アカニシュタ天まで達する「千仏化現」 瞑想に入って自分の座から姿を消し、虚空中で様々な姿をあらわし、火光定に入って光を放ち、身体 の奇蹟をなした。最後に、釈尊は法を説いて多くの人々を仏教に帰依させたと説かれているで の上下から火と水を発する奇蹟をなした。さらに、釈尊は二龍王ナンダとウパナンダのつくり出した その説話によれば、釈尊は外道を打ち負かすために舎衛城の郊外で神変をなした。まず、釈尊は

わるテーマをあらわしたものではないかという見解が有力視されている。 ところが、Foucher が先の説を発表した後にいくつかの異説 7が提起され、現在では大乗仏教と関

というのも、 の神変」が密接に関係すると主張する。そして、当該浮彫を図像形式から(1)三尊タイプ、(2)発出タイ 既述の通り、宮治は梶山の意見を取り入れ、一群の浮彫のテーマには大乗仏教の「大光明(放光) (3)楼閣タイプ、 この二タイプには異なる種類の光明の特性が確認できるからである。 (4蓮池タイプの四つに大別する 7°。このうち、本項では(2)と(4)を取り上げたい。 以下、 宮治の解説

#### ・図④ 発出タイプ 80

昧に入り、 わされている。この図は大乗経典に説かれる「大光明の神変」、すなわち仏陀が衆生を救うために三 の仏立像が放射状に発出されるように配置されている。また、それぞれの仏立像の下には蓮華があら 両側に放射状に複数の仏陀や神々の立像を配置する図像形式を指す。図④では、中央の坐仏から六体 発出タイプとは、 大光明を発し、 蓮華座 その光が無量の蓮華となって、それらにみな仏陀があらわれることを表現 (方座も少数ある) に結跏趺坐して禅定印を結ぶ仏陀、 もしくは菩薩の

したものと推測される。

ており、光明が水の代わりに誕生・増殖の源となっている。ここにおいて、前項の最後に示した光明 なった」ことを意図した造形であり、「放光の神変」が強調されていると述べる 8º。 すなわち、サー ルナート浮彫では「水→蓮華→化仏」であったが、ガンダーラ浮彫では「光明→蓮華→化仏」となっ の特性に関する可能性を肯定できる。 の発出タイプ メージが基底となっており、 前項で示したサールナート浮彫の「舎衛成の神変(千仏化現)」(図③)の場合、蓮が増殖するイ (図④)では蓮茎はあらわされていない。この点に関して、宮治は「光が化して蓮華と 蓮茎が次々と枝分かれする様相が示されていた。一方、ガンダーラ浮彫

#### 図⑤蓮池タイプ 82

の両側に多くの様々な姿の菩薩たちを配置した図像形式を指す。また、 タイプの仏陀が確認できる。 嘆供養したり、隣の者と話したり、思惟したりしている。また、最上層の両端には先に紹介した発出 している。その両側には五層にわたって椅子に腰かけた多くの菩薩たちが、主尊仏を見上げたり、 いる。茎の両側には龍蓋をつけたナーガとナーギーが見られ、大蓮華の上には大きな仏陀が結跏趺坐 蓮池に水流・魚・蓮華があらわされ、池の中央から宝石で飾られた太い茎が伸びて大蓮華が出現して もつ天人をあらわす。このタイプの代表例は、 蓮池タイプとは、下端に蓮池をあらわし、蓮華座に坐して転法輪印を結ぶ仏陀を中心にして、そ 図⑤のモハマッド・ナリー出土の浮彫である。下端の 仏陀の頭上には花樹や傘蓋を

各自の誓願により出現させた大蓮華の萼に坐していること(『華厳経』)によって、図相解説をおこな 無量義処三昧に入った釈尊が、白毫より大光明を放って地獄から天上までの仏国土の全体を明らかに 経』『如来蔵経』『華厳経』に説かれる「大光明の神変」を用いて、図⑤を説明していた。 の蓮華が出現し、そこから化仏があらわれること(『如来蔵経』)、釈尊のもとに集まった菩薩たちが、 し、そこに諸仏・菩薩の姿を映し出したこと(『法華経』)、禅定に入った釈尊の威神力によって多く ところで、宮治の蓮池タイプに対する解釈には変遷が見られる。二〇一〇年段階では、 氏は すなわち、

っていた。。

生泰紀 現した光景を表すもので、最初期の阿弥陀仏信仰を物語る美術作例8」と、宮治は述べている。 しかし、二〇二一年には John C. Huntigton<sup>sa</sup>、Paul Harrision と Christian Luczanits の両氏 ®、それから壬 \*の論考を踏まえた上で、「蓮池タイプは釈迦仏のいる娑婆世界に阿弥陀仏とその仏国土が顕

神々・帝王・人々はその光明によって阿弥陀仏と菩薩・阿羅漢たちのいる国土の七宝を見ることがで ち、それが十方の無数の仏国土に遍く行き渡り大震動が起きた。そして、阿難・菩薩・阿羅漢 弥陀仏を礼拝し、頭を地につけて「南無阿弥陀三耶三仏檀」というやいなや、 長跪合掌して「ぜひ見せて下さい」と申し上げた。そして、阿難が釈尊のいう通り西方に向かって阿 難に対して「阿弥陀仏と菩薩・阿羅漢たちがいる国土を見たいか」と尋ねると、 仏の放光が関わっている。『大阿弥陀経』の終わりの方(所謂「霊山現土」88)において、釈尊が阿 きたと説かれている。 氏が「阿弥陀仏国土の顕現」説に軌道修正した要因の一つに、 〈初期無量寿経〉 阿弥陀仏が大光明を放 阿難は大いに歓喜 に説かれる阿弥陀

立ったりしている人物たちは、 またその右下で礼拝する比丘 この場面の釈尊と阿難に比定されるのが、図⑤の上から二段目の右端において岩座に坐した仏陀、 釈尊が右手を挙げて主尊の阿弥陀仏を示している。 (頭部は欠損)である(図⑤‐1)。 片膝を立てて合掌する阿難に対し 阿弥陀仏の国土にすでにいる菩薩・阿羅漢・声聞たち、 また、 主尊仏の両側で蓮華座の上に坐したり あるいはそこ

に生まれる人々をあらわしていると推測される。

当たりにすることが説示されている。。」と述べ、「霊山現土」を「光明による神変」と表現している。 して阿弥陀仏の光明による神変でもって、聴衆が娑婆世界に居ながらにしてかの仏国土の全貌を目の 「阿弥陀仏国土の顕現」説を主張する壬生によれば、図⑤に関して「釈尊の奨励を契機とし、そ

そこで、再度「霊山現土」の一部を確認してみると、

須弥大山羅宝、 に遍す。 阿難未だ起たざるに、阿弥陀仏便ち大いに光明威神を放ちて、則ち八方上下の諸の無央数の仏国 諸の無央数の諸天地、即ち皆為に大いに震動し、諸の無央数の天地、 諸の天地、 大界・小界、其の中の諸の大泥犂・小泥犂、 諸の山林・渓谷・幽冥の 須弥山羅宝・摩訶

処、即ち皆大明にして、悉く大いに開闢す。ºº

る神変」もまた、この「光明威神」を指しているといえよう。 始経典・大乗経典において光明は神変または威神と捉えられており、見えないものを可視化する力用 明るく照らすと説かれている とあって、阿弥陀仏の放った「光明威神」が、大地獄・小地獄・山林・渓谷・幽冥なる場所を開いて を有していた。右の文にある「光明威神」がそれに相当すると考えられる。。壬生のいう「光明によ (傍線部)。この文には「神変」の語はないが、上来見てきたように原

#### おわりに

光」とも表象される。 は釈尊(仏) 本章では、仏教美術の視点を導入しつつ、原始仏教と大乗仏教の光明思想を論じた。原始経典で が光明であらわされており、仏は見えないもの(真理)を可視化することから「智慧の 。また、 光明は瑞相・威神・神変とも捉えられている。

に関連させており、その点は大乗経典と共通する。ただし、具体的な内容を見ると、光と神力 生に対してさとりや具体的な利益を与えると説かれている。さらに、光明から多数の化仏が示現した の関係や化仏の説明、光明の分類方法などにおいて独自的解釈がなされている。 同様に瑞相 また、大乗経典では仏の放光が見えない場所を照らし出したり、 あるいはそれらが説法するといった説示もある。そういった光明の様相ないし用きは、原始経典 ・威神・神変と捉えられている。『大智度論』の場合も、 光明を説法 説法の前兆に捉えられたり、衆 (聞法)・瑞相 (仏力) ・神力

関しては、『大阿弥陀経』所説の「霊山現土」を確認した上で、光明が見えないものを顕現させる点 を示した。これは、 誕生・増殖する様相があらわされ、先の可能性を証明することができた。また、蓮池タイプの浮彫に ガンダーラ浮彫における発出タイプを用いて検証した。当該浮彫には、光明と蓮華が連動して化仏が メージが託されていることを確認し、それが光明にも当てはまる可能性を示した。 一方、バールフット欄楯の蓮華意匠およびサールナート浮彫からは、水と蓮華に誕生・増 原始経典・大乗経典における光明による可視化に通底する思想といえる。 この点については、

ど、容易にカテゴライズできない多義的特性がある。いまは、 以上のように、光明には可視化・瑞相・威神・神変・説法・化仏・誕生・生成・増殖 あえて光の特性を固定化せずに論を進 (豊饒) な

‡

めていきたい。

<sup>2</sup> 近年では、田辺勝美によって、阿弥陀仏は「ガンダーラの金箔押し釈迦牟尼立像から生まれた」と 張が肯定されたとしても、釈尊という仏陀が金ないし光明であらわされた思想的淵源については、さ た」(『ヘレニズム〜イスラーム考古学研究』二〇一九、二〇一九年、二三頁))。しかし、仮に氏の主 主張されている(同氏「阿弥陀仏の起源 無量光・無量寿仏はガンダーラの金箔押し仏像から生まれ から Amitāyus(無量寿)という別名が生じたと指摘されている。 University,Vol.9, 2006.によれば、言語学的知見から Amitābha(無量光)が本来の名前で、後にその名前 Buddhist Translation(1), ? Annual Report of the International Research Institute for Advanced Buddhology at Soka 大学総合研究所紀要』一七、二〇一〇年)、Nattier Jan, "The Names of Amitābha/Amitāyus in Early Chinese 経』訳注(一)」(『佛教大学総合研究所紀要』六、一九九九年)、同氏「阿弥陀浄土の原風景」(『佛教 ' ただし、辛嶋静志「『大阿弥陀経』願文訳」(『教化研究』一一七、一九九七年)や同氏「『大阿弥陀

³藤田宏達『原始浄土思想の研究』(岩波書店、一九七○年)、同氏「浄土思想と異宗教の問題点―ア

らに考究する必要があろう。

寺書店、一九八五年)、香川孝雄「阿弥陀仏信仰の起源」(『浄土宗学研究』 七、一九七二年)、同氏 ミター 「仏教における光明思想の展開」(『藤原弘道先生古稀記念史学仏教学論集』坤、藤原弘道先生古稀記 、と光明思想―」(雲井昭善博士古稀記念会編『仏教と異宗教 雲井昭善博士古稀記念』

4 吹田隆道編『梶山雄一著作集 編『梶山雄一著作集 第六巻 念会、一九七三年)。 浄土の思想』(春秋社、二〇一三年)。以下、同二書をそれぞれ『梶山 第三巻 神変と仏陀観・宇宙論』 (春秋社、二〇一二年)、吹田隆道

著作集』(二〇一二年)、『梶山著作集』(二〇一三年)と呼ぶ。

5ただし、三説それぞれの中にも複数の説が含まれており、見解が一致しているわけではない。

<sup>7</sup> 高田修『仏像の起源』(岩波書店、一九六七年)、二三九頁参照。

。岩本裕『仏教説話の伝承と信仰』(開明書院、一九七八年)、五○~五一頁参照。

。 荻原雲來『荻原雲來文集』 (山喜房仏書林、一九三八年)、二二三~二二四頁、二二七頁参照。

9 矢吹慶輝『阿弥陀仏の研究〔増訂版〕』(臨川書店、一九八一年)、二九三~三○○頁参照。 16 松本文三郎『極楽浄土論〔第五版〕』(金港堂書籍、一九一二年)、三九~九二頁参照。

11 藤田前掲論文、四一五頁参照。また、藤田は「円光から光明の観念が生まれたというわけではな る」とも指摘している。氏が述べる「円光」とは、岩本のいう「光背・光輪」、または高田の いから、光明思想の由来を円光の起源という美術史的側面だけにたどるのは思想史的には問題であ りう

「頭光」を指していると思われる。

12 藤田前掲書、1 藤田前掲書、 二八一頁参照。 二六九頁参照。 または藤田前掲論文、四一六頁参照。 藤田自身の 「阿弥陀」 の原語に関する詳しい解釈については、 同書

は「別士」○六頁を参照されたい

14 藤田前掲書、二八一頁。

15 藤田前掲書、二八四頁参照。

藤田前掲論文、四一六頁。

16

香川前掲論文 (一九七三年)、八六五頁。

原始経典の現代語訳については、

中村元監修『原始仏典 (Ⅱ~Ⅲ)』シリーズを用いる。

『相応部』一、一四六頁。『相応部』一、三三七頁。

18

『相応部』一、六七頁。『相応部』一、一一頁。

21

[相応部]

九七頁。

『相応部』二、一五四頁。『相応部』二、七五頁。

25

『相応部』一、二四頁。藤田前掲論文、四一九頁参照。

陽に喩えることもしばしばある。 原始経典では、 と呼ばれることについて、 仏の光明が月や太陽の光よりも勝れていることを説きながら、 藤田は 特に太陽に喩えられることが多い点や、釈尊が「太陽の親族」(日 「釈尊自身は太陽崇拝(ādiccupṭṭhāna)を斥けていたが、……原 仏を月や太

始経典における光明思想がヴェーダ聖典以来の太陽神崇拝の思想系譜をもっていることを示すもので

5 3

あろう」(藤田前掲論文、四一八頁)と述べている。

29 香川前掲論文(一九七三年)、八六九~八七〇頁参照。

80 『増支部』三、二〇七頁。

『増支部』三、 一九三~一九四頁。〔〕の補足は引用元の通り。

『増支部』二、一七三~一七四頁。

34 『妙法蓮華経』、『大正蔵』九、二頁中。

梶山雄一「神変としての浄土教」(『仏教』二九、

法藏館、一九九四年)、二一三頁参照。

『六十華厳』、『大正蔵』九、三九五頁中。『妙法蓮華経』、『大正蔵』九、二頁中~下。

『大正蔵』一六、一七〇頁中。括弧『大正蔵』三、一一七頁中。

『六十華厳』、

『大正蔵』九、

六一一頁中。

『八十華厳』『大正蔵』一〇、三四頁下。『大正蔵』一六、一七〇頁中。括弧内は引用者による補

「『大正蔵』八、二一七頁中~下。

『梶山著作集』(二〇一三年、二三九頁)によれば、『六十華厳』、『大正蔵』九、四〇八頁中。

がら、 諸仏を釈迦仏とは異なった宇宙の諸仏とする仏陀観が勢いを得てきて、その諸仏が釈迦仏と 華厳経』に描かれる神変は、『大品般若経』や『法華経』の釈迦如来の神変に同種でありな 十方世界に現れる無数の仏陀たちを釈迦仏の化身であるとはしない。それは現在十方

離れた独立性を獲得したように思える。 十方の諸仏、また釈迦牟尼仏すらもが、唯一なる法身を依り所として顕現した色身仏で もっとも、二身説を知っていた『華厳経』において

と述べられている。 あることはいうまでもない。

は六種の通力が数えられた」と説明されている。 艹『梶山著作集』(二○一二年、二一八頁) によれば、神変の前提には「通力」があり、それについ ては「インドではヨーガ行者はその瞑想の実践によって種々の超能力や奇跡をあらわす力を獲得でき と一般的に信じられていた。仏教ではそれらの超自然的な能力は「通」と総称され、五種あるい

☞ 『梶山著作集』(二○一三年)、二二一頁参照。

『大正蔵』二五、一一三頁中。

て中間に滅せず」と説明されている。 へば龍泉のごとし。龍力の故に水竭れず。是の諸の光明、仏の心力を以ての故に、遍く十方を照らし 同右。 『大正蔵』二五、 一一四頁上。同所では、「光明は仏の神力を以て本と為。本在の故に滅せず。

53 『大正蔵』二五、一一五頁下。52 『大正蔵』二五、一一四頁中54 『大正蔵』二五、一一三頁上。

同右。

から、その行為自体に教法の真実性を証明する意図があると考えられる。 当該箇所では、仏が舌を出す理由について「広長の舌を出だして証と為」と述べられていること

55 『大正蔵』二五、一一六頁上。

☞ 『大正蔵』二五、三九九頁中。「光明に二種有り。一には色光、二には智慧光なり」(『大正蔵』二 気なり」(同、一一三頁中)といった文もある。 五、一一三頁上)とある。ちなみに、光の種別については「光明に二種有り。一には火気、二には水

57 『大正蔵』二五、三九九頁下。

五、一一四頁下)。 『大正蔵』二五、一一三頁上。 『大智度論』では、身光は三十二相の一つで「丈光相」とも「常光」とも呼ばれる(『大正蔵』二

® なお、他の論釈における光の分類方法については次の通り。『瑜伽師地論』は治暗光明・法光明・

依身光明の三種に分ける(『大正蔵』三○、三三○頁上)。『華厳経探玄記』は智光と身光の二種に分 ける(『大正蔵』三五、一四六頁下)。『阿弥陀経通賛疏』では内光と外光の二種に分ける(『大正蔵』

°1 『大正蔵』三、一一七頁中。 三七、三四二頁上)。

紀の美術 伝来と開花』(岩波書店、一九九一年)などが挙げられる。 ∞ 塚本啓祥「蓮華生と蓮華座」(『印度学仏教学研究』二八(一)、一九七九年)、井上正『7‐9世

64 安藤佳香「みえない世界のかたち─奇跡の誕生─」(池見澄隆編『冥顕論』法藏館、二○一二年) ® 『マハーバーラタ』の内容解説については、井上前掲書(一二頁)を参照した。

5 安藤前掲論文、三二二~三二四頁参照。

グプタ式唐草の東伝』図版篇、中央公論美術出版、二○○三年、二六頁、図 83 )。 (プールナガタ)、紀元前二世紀、 カルカッタ・インド博物館(安藤佳香『佛教荘厳の研究

67 安藤前掲論文、三二二頁参照。

書、二七頁、

図 85 )。 満瓶から生まれるガジャラクシュミー、紀元前二世紀、カルカッタ・インド博物館

® 宮治昭『インド仏教美術史論』(中央公論美術出版、二〇一〇年)、四三二頁参照。 70 舎衛成の神変(千仏化現)、五世紀後半、カルカッタ・インド博物館(宮治前掲書、

- 68 [宮治撮影])。

<sup>71</sup> 図③では龍王が省略されているが、後に紹介する図⑤ではそれが形象化されている。 72 宮治前掲書、四三四頁。

73 古代インドにおける蓮華と水(蓮池)の親和性の高さについては、入澤崇「蓮華蔵世界」(『印度 学仏教学研究』三六(二)、一九八八年)に詳しい。氏は『華厳経』所説の蓮華蔵世界の由来を遺物 法の遍満する海として語っていることは云うまでもない」(同論文、九二三頁)と述べる。 蓮華に象徴される多産・豊饒を願う土俗信仰の痕跡が伺える。蓮華蔵世界では、水を法に変容して、 資料から解き明かそうと試み、その結論として「遺物資料を介すれば、蓮華蔵世界の基底に、蓮池

™ 宮治昭「ガンダーラにおける大乗仏教美術の様相─「三尊タイプ」「発出タイプ」「楼閣タイプ」 を中心に―」(『密教図像』四〇、二〇二一年、三頁)。

四三三頁、

义

Foucher, Alfred, Le 'Grand Miracle' du Buddha á Çrāvasti, Journal Asiatique, 1909

- "この辺りの研究史を整理した論考として、最近では壬生泰紀『初期無量寿経の研究』(法藏館、二 「舎衛城の神変(千仏化現)」の内容解説については、宮治前掲書(一二一頁)を参照した。
- 〇二一年、三三三~三八三頁)がある。

78 宮治前掲論文、四頁

- ガンダーラの阿弥陀仏信仰」(『東方』三七、二〇二二年、八一頁および八七~八八頁)を参照する。 79 発出タイプについては宮治前掲論文(七~八頁)を、蓮池タイプについては同氏「美術から見た 別の論考を参照する際は、その都度註で示す。
- 術工 仏伝〈初版〉』(二玄社、一九八八年、一九四頁、図39)。 ® 発出タイプ、三〜四世紀、ペシャーワル博物館(栗田功編著『古代佛教美術叢刊 ガンダーラ美
- º1 宮治昭「『華厳経』の美術—インド・ガンダーラを中心に—」(藤丸要編(龍谷大学仏教学叢書 ⑤) 『華厳―無礙なる世界を生きる―』 自照社、二〇一六年)、五五頁参照。
- ♡ 蓮池タイプ、三~四世紀、ラホール博物館(東京国立博物館編『パキスタン・ガンダーラ彫刻展 日本・パキスタン国交樹立 50 周年記念』NHK/NHK プロモーション、二〇〇二年、三〇頁、 义

14 ...

- 窓 宮治前掲書、四四○~四四一頁。ただし、同氏前掲論文(二○一六年、七一頁参照)において は、蓮池タイプが釈尊ではなく「阿弥陀仏の放光の神変」をあらわした可能性の高いことを指摘して
- 84 Huntington, John C.: A Gandhāran Image of Amitayus' Sukhāvatī, Annali dell Istituto Orientale di Napoli,

Symposium Series 1 : Special International Symposium on Pure land Buddhism, Kyoto: Ryukoku University Research 子監修「モハマッド・ナリー浮彫に関する新解釈」)。 国際シンポジウムプロシーディングス:浄土教に関する特別国際シンポジウム, BARC International ikkai kokusai shinpojiumu puroshīdingus: Jōdokyō ni kansuru tokubetsu kokusai shinpojiumu 二〇一一年度第一回 Center for Buddhist Cultures in Asia, 2012.(和訳:上枝いづみ・尾白悠紀・吉岡慈文訳、宮治昭・福山泰 Harrsion, Paul and Christian Luczanits, \* New Light on (and from) the Muhammad Nari Stele, \* In 2011 nendo dan

86 壬生前掲書。

87 宮治前掲論文 (二〇二一年)、一七頁。

『浄真全』一、一九二~一九三頁。

® 壬生前掲書、三七二~三七三頁。氏は、当初の宮治の見解を「大乗的仏陀の神変」説と名づけ、 それを否定した。その主な理由は、岩座に坐す仏(図⑤ - 1)が図像学的に釈尊である可能性が高 感が残る」といった点である(同書、三六八頁参照)。したがって、論点は主尊仏が釈尊か阿弥陀仏 、その場合「右端の歴史上の釈尊が中央の釈迦仏を紹介しているという構図になってしまい、違和

90 『浄真全』一、一九三頁。

かであるため、「大光明の神変」自体を否定しているわけではない。

91 ただし、梶山は『大阿弥陀経』所説の「霊山現土」を「神変」と呼ぶことに躊躇し、それを れから起ってから放光し神変をおこなうが、『大阿弥陀経』では弥陀の三昧が省略されていることを けるように釈尊や第十地の菩薩ではないこと、②初期大乗経典においては仏・菩薩は三昧に入り、そ 」の描写と解している。その理由として、①光明を放つ仏が阿弥陀仏であって、初期大乗経典にお

なのか「功徳」なのか、いずれにせよ光明による可視化という用きが確認されることが、本研究にお 挙げている。そして、 いて重要な点と筆者は考える。 いる(『梶山著作集』(二〇一三年)、二一七頁参照)。『大阿弥陀経』所説の「霊山現土」が、「神変」 逆に、後二経が『大阿弥陀経』の仏の功徳を神変に取り入れたと見るべきであろう」と結論して 「『大阿弥陀経』が『大品般若経』や『華厳経』の神変を受け継いだのではなく

# 第二章 浄土経典の光明思想

# 第二章 浄土経典の光明思想

#### はじめに

て論じる。ここで明らかにしたい点は、前章で指摘した光明の多義的特性が浄土経典の上にどのよう 本章では、『大阿弥陀経』『無量寿経』『観経』を用いて、浄土経典における光明思想の特徴につい

にあらわれているかである。

威神・寿命との関係について考察する。つづいて、見光の利益の種類を整理し、最後に「光明名」の 解釈をめぐって光明と名号の関係について検討する。 『大阿弥陀経』については、まず阿弥陀仏の「頂中の光明」について触れた後に、 光明と智慧

『無量寿経』に関しては、浄土の荘厳相に関する光、 その際に、 『大阿弥陀経』と比較することによって、『無量寿経』の特徴を浮き彫りにする。 光明と威神の関係、「霊山現土」を取り上げ

光の奇瑞相と「華光出仏」の文に注目して、光明と説法の関係についても考察する。

『観経』の光明思想に関しては、その特徴を「光の変化性」「光の説法」「光中の化仏」の三つに

グループ分けして説明する。ここでは、『無量寿経』と比較しながら論を進める。

に、光明に関説する文もそれ程多くない。そのため、他経を論じる中で補足程度に取り上げる。 なお、『阿弥陀経』(以下『小経』)も浄土三部経のうちの一つではあるが、 経説の分量が少ない上

# 第一節 『大阿弥陀経』の光明思想

# 第一項 頂中の光明・智慧・威神・寿命

最勝性を説く一段では、 の光明」(あるいは「頭中の光明」)が光の代表になっていることである。例えば、阿弥陀仏の光明の 『大阿弥陀経』の光明思想を論じるに当たって、まず触れておきたい点は、同経において「頂中

明をして転た同等ならざらしむ。諸仏の威神同等なるのみ。自在に意の所欲のごとく作為して、 諸仏の光明の照らす所に近遠有るは何んとなれば、 の頂中の光明の焰照する所皆是くのごとし。阿弥陀仏の頂中の光明の焰照する所千万仏国なり。 り、……仏の頂中の光明二百万仏国を照らす有り」と。仏言はく、「諸の八方上下の無央数の仏 仏言はく、 所願の功徳各自ら大小有り、其れ然して後に至りて作仏せむ時、各自ら之を得たり。 上下の無央数の諸仏の中に、仏の頂中の光明七丈を照らす有り、仏の頂中の光明一里を照らす有 「阿弥陀仏の光明は最尊第一にして比び無し。 阿弥陀仏の光明の照らす所最大なり。諸仏の光明皆及ぶことあたはざる所なり」と。 本其れ前世宿命に、道を求めて菩薩為りし時、 諸仏の光明の皆及ばざる所なり。 是の故に光 八方

と述べられている。ここでは、諸仏の「頂中の光明」の照らす範囲と弥陀のそれとが比較され、結局

内の諸地域で見られる壁画や仏像に「頂中の光明」を思わせる意匠が確認できることから、北西イン ドと『大阿弥陀経』の関連を指摘している。。この点は、先述した阿弥陀仏の起源における「外来起 字が「項」となる)、これは とされている。「頂中の光明」を多用する点は『平等覚経』にも確認できるため のところ後者が最大といわれる 2。右の文以外にも「諸の菩薩・阿羅漢の頂中に、皆悉く自ら光明有 源説」にも係わっている(第一章第一節第一項参照)。 りて照らす所大小有り ³」とあって、仏だけでなく菩薩や阿羅漢の場合も「頂中の光明」が比較対象 〈初期無量寿経〉の特徴といえるもののなみに、林和彦はアフガニスタン (厳密には 「頂」の

7」と誓われ、菩薩・阿羅漢の「智慧勇猛」なることが「頂中の光明」で表徴されている。また、 至 作仏せしめむ時、我が国中の諸の菩薩・阿羅漢をして、皆智慧勇猛にして、頂中に皆光明有らしめむ を焰照して、常に大明なり。」と述べられ、光明(頂中の光明)と智慧が並記されている。 さて、『大阿弥陀経』では光明が智慧の同義語として用いられている。。 同経の第二十三願には (摩訶那鉢)菩薩についても「光明・智慧最も第一なり。頂中の光明は各他方千須弥山の仏国の中 「某

11」とあって、「威神」と「智慧光明」が区分される場合もある。 光明に威神ありて……10」とあって、光明と威神が並記されている。ただし、「仏は阿弥陀仏の寿命 その一方で、光明は威神とも捉えられている。すなわち、「光明威神。」や「阿弥陀仏の国の放てる 威神の尊大、 智慧光明の巍巍として快善なることを説きたまふこと乃ち独り是くのごときや したがって、威神は智慧ほど光明

と近い関係にはなっていないといえる。

限である。 陀仏が般涅槃(般泥洹)するとも述べられている 12。 つまり、光明は無量であるのに対して寿命は有 ところで、『大阿弥陀経』では弥陀の寿命極長は説かれるが、寿命無量は説かれない。また、 しかし、 同経において寿命が軽視されているかというと、そういうわけでもない。以下の 阿弥

の無数劫、 阿弥陀仏の光明は明らかなること極まり有ること無し。却後無数劫の無数劫、重ねて復た無数劫 無央数にも終に当に冥すべき時有ること無く、国土及び諸天も終に壊敗する時無し。

文では寿命極長の意義が述べられている。

所以は何ん。 阿弥陀仏は寿命極めて長く、国土も甚だ好し。故に能く爾るのみ。13

ている。すなわち、 れば「寿命極長は光明無量を説明するための阿弥陀仏の副次的性格 '4」ともいえる。いずれにせよ 『大阿弥陀経』では寿命よりも光明に重点が置かれていることは間違いない。 ここでは、弥陀の光明が限りなく輝き続ける理由として、寿命の極長と国土の甚好とが挙げられ 寿命極長は光明無量の根拠の一つに位置付けられている。ただし、別の見方をす

### 第二項 見光の利益

『大阿弥陀経』には、

諸の泥犂・禽獣・辟茘、考掠勤苦の処に在りて、阿弥陀仏の光明の至れるを見たてまつれば、皆

休止し復治せずして死して後に憂苦を解脱することを得ざる者莫し。15

とあるように、見光によって憂苦から解脱すると説かれている。しかし一方で、解脱以外にも様々な

見光の利益が確認できる。本項ではその利益を整理する。 解脱以外の見光の利益は、①慈心・歓喜、②作善、③見仏国土、 ④奇蹟的利益の四つに大別でき

る。以下、それぞれ例文を挙げながら説明する。

①慈心・歓喜とは、具体的に次のような文を指す。

(a)諸有の人民・蜎飛蠕動の類、 歓喜せざるは莫し。 阿弥陀仏の光明を見ざること莫し。見たてまつれば慈心をもつて

(b)阿弥陀仏の国の放てる光明に威神ありて、以て諸の無央数の天・人民及び蜎飛蠕動の類、 く阿弥陀仏の光明を見たてまつるに、慈心をもつて歓喜せざる者莫し。 皆悉

ため、①は作善と関連している。また、心の前後には見仏国土や奇蹟的利益、作善が説かれる。した がって、①~④は別々なものではく複合性を帯びている。 「世間諸有の婬泆・瞋怒・愚痴の者、阿弥陀仏の光明を見たてまつりて善を作さざるは莫し」と続く 右の⑷と心両方に、見光によって慈心と歓喜が得られると述べられている。 なお、 (a)の直後には

②作善とは、第二十四願の「諸天・人民・蜎飛蠕動の類、 我が光明を見て慈心をもつて善を作さざ

ことから、その善なる光明の用きによって衆生は作善せしめられると考えられる。 と述べられる。『大阿弥陀経』には弥陀の光明自体が「極善にして善の中の明好なり ¹º」と説かれる る者莫く、皆我が国に来生せしめむ 18」の文を指す。ここでは、見光によって慈心を起こし善を作す

③見仏国土は 「霊山現土」に確認できる(第一章第三節第二項参照)。

処、即ち皆大明にして、悉く大いに開闢す。即ち時に阿難、諸の菩薩・阿羅漢等、 須弥大山羅宝、諸の天地、大界・小界、其の中の諸の大泥犂・小泥犂、諸の山林・渓谷・幽冥 に遍す。諸の無央数の諸天地、即ち皆為に大いに震動し、諸の無央数の天地、須弥山羅宝・摩訶 阿難未だ起たざるに、阿弥陀仏便ち大いに光明威神を放ちて、則ち八方上下の諸の無央数の仏国 人民、悉く皆阿弥陀仏及び諸の菩薩・阿羅漢の国土の七宝を見已はりて、心大いに歓喜し踊躍 諸天・帝王

Z.....

を見るという。

や場所を見えるようにする。そして、阿難を含む衆会の者たちは弥陀と菩薩・阿羅漢たちのいる国土 すなわち、 阿弥陀仏から放たれた「光明威神」は諸仏の国々に遍し、震動を起こし、 あらゆる物

たてまつることを得ることあたはず。但だ其の光明を見たてまつりて、心に自ら悔責し踊躍して喜ぶ のみ21」とある。ここでは見仏と見光とが区別され、両者に優劣関係が付けられている。 ただし、『大阿弥陀経』では必ずしも見光=見仏となっていない。中輩段では「復た阿弥陀仏を見 この点に関

して、大田利生は「〈無量寿経〉としては、例外的なもの」、または経典前半における光明の説明と矛

盾する点から「経典成立の問題も考慮されるべきであろう」と述べている2º。

先の③の後に続く以下の文を指す。

④奇蹟的利益とは、

愈えて起ち、諸の尫者即ち皆強健に、諸の愚痴者は即ち更に黠慧に、諸有の淫者は皆是れ梵行し、 諸有の盲者は即ち皆視ることを得、 諸有の僂者は即ち申ぶることを得、 諸有の聾者は即ち皆聴くことを得、諸有の喑者は即ち皆能く 諸の跛癖蹇者は即ち皆走り行き、諸有の病者は即ち皆

諸の瞋怒者は悉く皆慈心をもつて善を作し、諸有の毒を被る者は毒皆行らず……ヒタ

には当該文がないことから、右は を起こして作善するとか、毒を得た者が解毒されるといったことが説かれている。〈後期無量寿経 と述べられている。後半部分には愚痴の者が智慧を得るとか、淫者が梵行をするとか、瞋怒者が慈心 前半部分には身体障がい者や病者が弥陀の光明を見ることによって、当該部位や病気を回復させる 〈初期無量寿経〉独特の表現である。

ける光明思想の世俗的な一展開と捉えたい ためであったというべきであろう」と述べている 200 いずれにせよ、大乗仏教あるいは浄土仏教にお 利益として説くことは正しくない」と述べ、色井秀譲は「このような思想が仏教思想の内部にも平行 して隠顕することを素直に認めるべき」といい、大田は「当時の一般民衆のこころを浄土教に向ける このような非現実的な利益に関しては、学者によって評価が分かれている。 池本重臣は 「仏教の

『大阿弥陀経』には阿弥陀仏の光明が極善であると称讃する中で、次のような一段がある

て、阿弥陀仏国に往生して、衆の菩薩・阿羅漢の為に尊敬せらるることを得べし。……26 朝暮に常に其の光明の好ましきを称誉して、至心にして断絶せざれば、心の所願のごとくに在り を称誉するにあらず。八方上下無央数の仏・辟支仏・菩薩・阿羅漢の称誉する所、皆是くのごと 知せざること莫し。聞知せむ者度脱せざるは莫し」と。仏言はく、「独り我のみ阿弥陀仏の光明 し」と。仏言はく、「其れ人民、善男子・善女人有りて、阿弥陀仏の声を聞きて光明を称誉して ……阿弥陀仏の光明の名は八方上下無窮無極無央数の諸仏の国に聞かしめたまふ。諸天・人民聞

第二説は「光明名」を「光明に関する名声」と解する。これは色井によって主張され、後に続く「阿 持されており、光明の徳と名号の徳とが不離として、両者に内面的関係があると指摘されているスス。 弥陀仏の声を聞きて」の「声」に注目し、「名」と「声」を合して「名声」とする2% に分かれている。第一説では「光明名」を「光明と名号」と解する。この説は池本・大田によって支 傍線部では「光明の名」(漢文では「光明名」)と記されており、これについての解釈が大きく二説

- 光明の好ましきを称誉して」とあって、文脈上「阿弥陀仏の光明を称讃する声」と理解する方が自 筆者は、当該文に限定するならば第二説が穏当と考える。なぜなら、後に「光明を称誉して」とか

然だからである。しかし、『大阿弥陀経』の思想全体を見た場合、光明と名号が非常に近い関係にあ ることは否定できない。そのことは、 法蔵菩薩が世自在王仏(楼夷亘羅仏)に対して自らの誓願を表

白する部分によくあらわれている。

授して、皆八方上下の無央数の仏国に聞こえて、我が名字を聞知せざる者莫からむ。 極まり無く、所居の国土は自然の七宝極めて自ら軟好ならむ。我後に作仏せしめむ時、名字を教 の諸の無央数の仏の中に於いて最尊智慧勇猛にして、頭中の光明は仏の光明のごとく焰照する所 仏に白して言はく、「我仏を求めむと欲して菩薩道を為さむ。我後に作仏せしめむ時、 八方上下

を広く諸仏国に聞知させようと誓う文とが並置されている。ここから、光明と名号が同列関係にある 右では、「頭中の光明」を仏 (世自在王仏か) の光明のごとく光り輝かせようと誓う文と、「名字」

ことが窺える

れる。すなわち、第四願には名字を聞いた者が「慈心をもつて歓喜し踊躍」すると誓われている30。 つまり、見光と聞名が利益面で一致している<sup>31</sup>。 また、前項において見光の利益の一つに慈心・歓喜を挙げたが、 聞名の場合にも同じ利益が説か

と解すべきであるが、一方『大阿弥陀経』全体の思想からすれば、光明と名号は利益面において同義 以上のように、「光明名」の解釈については、当該文に限定すれば「阿弥陀仏の光明を称讃する声」

となるといえよう。

と名(ミナ)とは」と読まれている。これについては第四章第一節第一項で論じる。 親鸞の『教行証文類』「真仏土文類」では本項で取り上げた「光明名」の文が引かれ、「光明

# 第二節 『無量寿経』の光明思想

# 第一項 清浄・威神・利益

そもそも、第二十七願に浄土の人天や一切万物が「厳浄光麗」となることが誓われているため 33、荘 七宝の「光赫焜燿」なる相や宝樹の「光耀」なる相、蓮華の「雑色光茂」なる相などが説かれる 32。 本項では『大阿弥陀経』と比較しながら、『無量寿経』の光明思想の特徴について論じる。 『大阿弥陀経』に比べると、『無量寿経』では浄土の荘厳相を光であらわす文が増加する。例えば、

慧光・不断光・難思光・無称光・超日月光)を始めとして、光明に対して多くの特性 浄光麗」という言葉があり、五徳瑞現の箇所では釈尊の状態が「姿色清浄にして光顔巍巍 ¾」と表現 される。その中でも比較的に「清浄」(清浄光)が強調される。 また、『無量寿経』では十二光(無量光・無辺光・無碍光・無対光・焰王光・清浄光・歓喜光・智 先述したように第二十七願には (徳性) が付加

厳相に関する光の用例の増加はそれに連動したものといえる。

陀経』にも「阿弥陀仏の光明は清潔にして、瑕穢無く欠減無し %」という文があるが、光明と清浄を される。さらに、浄土の菩薩の「慧光は明浄にして日月に超踰 35」すると述べられる。一方『大阿弥 直接結び付ける文は 『無量寿経』ほど多くない。

三十一願)とか「清浄に荘厳して十方一切の世界に超踰せり30」といった文がその例である。したが 無し 4」とか「光明の威相 4』といった表現がある。さらに、観音・勢至菩薩の有する身光が「威神 さから判断するに、『無量寿経』の方が両者の関係がより密接になっている。 の光明 43」ともいわれる。光明と威神が並記される例は『大阿弥陀経』にも確認できたが、用例の多 って、光明の清浄性は阿弥陀仏の清浄行とそれによって成就した仏土を根源にしていると考えられる。 十億の諸仏の妙土の清浄の行を摂取す37」とか「設ひ我仏を得たらむ、国土清浄にして……38」(第 ·無量寿仏の威神光明は、最尊第一なり も」といわれ、「讃仏偈」には「光顔巍巍として威神極まり 清浄の語は主に阿弥陀仏 また『無量寿経』では、 光明は威神と並記されることが多い。 (法蔵菩薩) の行または仏土に対して用いられる。 「時に法蔵比丘、二百 弥陀の最勝性が説かれる箇所では

する阿弥陀仏の光明のはたらき全体をあらわすことばと考えることはできないであろうか」と述べて いるた。 展開としての威神と考えてよいかいささか疑問に思う」といい、さらに「智慧から慈悲の方向に展開 大田は『無量寿経』所説の威神について、「慈悲が智慧から展開されるように、 その論旨は必ずしも明快ではないが、威神を智慧からの展開相と限定するのではなく、智慧 同じく智慧からの

をも含んだ阿弥陀仏の用き全体と大田は解釈したのであろう。

大田の意見は論証できない。 らば、威神と密接な関係にある光明もまた阿弥陀仏の用き全体と解釈できるからである。 『無量寿経』の中で威神ないし光明が、阿弥陀仏の用き全体と述べられている箇所はない。そのため、 氏の意見は、親鸞の光明思想を考察する上で示唆に富む。もし威神にそのような意味があるのな

そこで筆者が注目したいのは、浄土の道場樹について説いた以下の文である。

は無生法忍なり。 阿難、若し彼の国の人天、此の樹を見る者は、三法忍を得。一には音響忍、二には柔順忍、三に 此皆無量寿仏の威神力の故に、本願力の故に、満足願の故に、明了願の故に、

堅固願の故に、究竟願の故なり。も

見なし、その上で光明と名号を同義と捉えるからである。これについては第四章第一節第一項で論じ にあることを確認できる。この点は本研究において重要である。なぜなら、親鸞は威神力を本願力と 並置されている。この文だけでは威神と本願が同義とまではいえないが、両者が少なくとも同列関係 傍線部を見ると、威神力と本願力(ここでいう本願は第十八願のみを指しているわけではない)が

最後に、『無量寿経』と『大阿弥陀経』を利益面で比較するために、「霊山現土」の所説を確認して

おきたい。

量寿仏を見たてまつるに、威徳巍巍として、須弥山王の高くして一切の諸の世界の上に出づるが 声聞・菩薩の一切の光明、皆悉く隠蔽して唯だ仏の光の明曜顕赫なるを見る。 て現ぜず、滉瀁浩汗として唯だ大水のみを見るがごとし。彼の仏の光明も亦た復た是くのごとし。 小の諸山、 即時に無量寿仏に大光明を放ちて普く一切諸仏の世界を照らしたまふ。金剛囲山、須弥山王、大 たてまつることも亦た復た是くのごとし。 相好の光明照曜せざるは靡し。此の会の四衆一時に悉く見たてまつり、彼の此の土を見 一切の所有皆同じく一色なり。譬へば劫水の世界に弥満するに、其の中の万物沈没し 爾の時阿難即ち無

集会した四衆は、阿弥陀仏の須弥山のような気高い姿と相好から光明を放つ姿を見ることができ、ま 洪水で世界中が満たされるように、すべてが弥陀の光明によって覆い隠される。 要約すると、阿弥陀仏が大光明を放ってあらゆる諸仏の国々を照らす。 万物が等しく金色に輝き、 阿難および霊鷲山に

た浄土からもこちらの世界を見ていたとされる⁴?。

点では、光の利益は簡略化されたといえよう。 し、『大阿弥陀経』では奇蹟的利益が説かれていたが、『無量寿経』ではそれがなくなっている。 この説示からは、『大阿弥陀経』と同様に、光による可視化の用きを読み取ることができる。

大光を演べて、普く無際土を照らし、三垢の冥を消滅して、広く衆の厄難を済はむ、 なお、『無量寿経』に説かれる光明の利益を示したものとして、他には 「重誓偈」 彼の智慧の眼を における 「神力

れた上で、 における 開きて、此の昏盲の闇を滅し、諸の悪道を閉塞して、 「慧日、世間を照らして、生死の雲を消除したまふ 49」の偈文がある。 煩悩の闇冥を滅する点は曇鸞の光明思想へと繋がることになる。この点については第三章 善趣の門を通達せむ48」の偈文や、「往覲偈. 光明が智慧と捉えら

### 第二項 光明と説法

第一節第一項で論じる。

本項では、『無量寿経』に説かれる奇瑞相および浄土の荘厳相に関する説示を通して、 光明と説法

が密接に結び付いている点を指摘する。

六種に震動す <sup>∞</sup>」と説かれる。このように、説法すべき人物(当面は菩薩であるが釈尊を示唆してい といわれ、また成道時の法音を世間に広める場面では「光明は普く無量の仏土を照らし、 ると考えられる) れる50。そのうち、 『無量寿経』初頭では、霊鷲山に集会した諸菩薩の八相示現が説かれる中で、 の誕生時と実際の説法時に光明の奇瑞相が発生している。この点は原始経典・大乗 出胎時には 「光明は顕曜にして普く十方を照らし、 無量の仏土は六種に震動す 51」 光の奇瑞相に言及さ 一切世界は

また、釈尊は『無量寿経』の経説を説く前に五徳瑞現をあらわす。そこでは「光顔巍巍」「威神光

経典と共通する。

光」なる奇瑞相が示される5°。さらに、経説終了時には六種震動・光明・音楽・散華の奇瑞相があら あるいは『大智度論』では、光明に教法の真実性を証明する役割が与えられていたが(第一章第二節 われる 54。経説前ではなく経説後の光明は、教えの内容が殊特なることをあらわすためと考えられる。

ける道場樹の様相が語られる箇所では 他方、浄土の荘厳相に関説する中にも光明と説法の結び付きが確認できる。すなわち、浄土にお

第二項参照)、その意にも解釈できる。

はず。目に其の色を覩、耳に其の音を聞き、鼻に其の香を知り、舌に其の味を嘗め、身に其の光 其の音を聞く者は深法忍を得て不退転に住し、仏道を成ずるに至るまで耳根清徹にして苦患に遭 微風徐く動きて諸の枝葉を吹くに無量の妙法の音声を演出す。其の声流布して諸仏の国に遍す。

触覚または心によって感受すると説かれている。そのうち、触覚については .われる。ここでは、浄土に往生した者が道場樹から発せられる妙法を聴覚・視覚・嗅覚・味覚 「身に其の光を触れ

を触れ、心に法を以て縁ずるに、一切皆甚深の法忍を得て不退転に住し……55

に見られるのが「華光出仏」の文である。 (傍線部) と表現されていることから、光は妙法を指していると考えられる。このような思想が顕著

色に青光、 又た衆宝の蓮華世界に周満し、一一の宝華に百千億の葉あり。 白色に白光あり。玄・黄・朱・紫の光色も亦た然なり。 其の華の光明に無量の色あり。 暐曄煥爛として日月よりも明

の法を説きたまひ、是くのごとき諸仏、各各無量の衆生を仏の正道に安立せしめたまふ。56 だす。身色紫金にして相好殊特なり。一一の諸仏又た百千の光明を放ちて、普く十方の為に微妙 曜なり。一一の華の中より三十六百千億の光を出だし、一一の光の中より三十六百千億の仏を出

量の衆生のために微妙の法を説いて仏道に導くとされる。ここでは、蓮華・光明・諸仏・説法が有機 といった文があるが、諸仏や説法には言及されていない。 的に連関している 57。同様の文は『大品般若経』や『華厳経』にも確認できた(第一章第二節第一項 輪のごとし。青色には青光、黄色には黄光、赤色には赤光、白色には白光ありて、 参照)。ここに大乗経典との共通点を見出せる。ちなみに、『小経』にも「池の中の蓮華は、 り輝く。そして、光の中から無数の仏が出てきて、その諸仏がまたそれぞれ光を放って十方世界の無 すなわち、浄土の蓮華の花びらから無数の色の光が放たれ、それが青・白・黒・黄・赤・紫色に光 微妙香潔なり 58」 大きさ重

した。 以上、『無量寿経』所説の奇瑞相および浄土の荘厳相から、 光明と説法が結び付いている点を指摘

# 三項(触光・遇光・見光・聞光

前項において浄土の道場樹に関説した際に、光明は触覚によって受容されると述べた。一方、 「無

当該文の間で起きている動詞のユレについて考察する。 量寿経』には光を感受する方法として「遇光」「見光」「聞光」といったものも確認できる。本項では、

第三十三願 (触光柔軟の願)には、「我が光明を蒙りて其の身に触れむ者、身心柔軟にして人天に

超過せむ。。」と説かれている。ここでは光に「触れる」といわれているが、成就文の場合になると別

の仕方で表現される。すなわち、

其れ衆生有りて、斯の光に遇ふ者は、三垢消滅し、身意柔軟なり。歓喜踊躍して善心生ず。若し

と説かれ、「遇う」「見る」といった動詞が使われている。ちなみに『大阿弥陀経』には 三塗の勤苦の処に在りて、此の光明を見れば、皆休息を得て復た苦悩無し。

るが「触光」や「遇光」という表現はない 61°

に次のような一段がある。 また、『無量寿経』では光が聞く対象としても捉えられている。阿弥陀仏の光明の最勝性を説く中

て断ぜざれば、 た復た是くのごとし。若し衆生有りて、其の光明の威神功徳を聞きて、日夜に称説して心を至し 其の光明を称するにあらず。一切の諸仏・声聞・縁覚・諸の菩薩衆、咸く共に歎誉すること、亦 無量寿仏の光明は顕赫にして、 意の所願に随ひて其の国に生ずることを得て……。2 十方諸仏の国土を照耀するに、聞こえざるは莫し。 但だ我のみ今

傍線部を見ると、 「聞こえざるは莫し」とあることから光明が 「聞きもの」と解され、 同時に 歎

「見光」

はあ

誉」「称説」されていることから「称讃されるもの」とも捉えられている。したがって、 明名」を「阿弥陀仏の光明を称讃する声」と(筆者が)解した点とも重なる(本章第一節第三項参 されることによって、あらゆる諸仏の国々に聞こえることになる。これは『大阿弥陀経』 所説の 光明は称讃 光

照)。

とでもある。つまり、 明と説法は結び付いていたからである。すなわち、光明を感受する動詞が複数あることは、説法の受 るのであろう。 け取り方が衆生によってまちまちであることを意味する。それはまた説法の形態が多様に変化するこ おそらく、ここには対機説法が関わっていると推測できる。というのも、前項で指摘したように、 さて、それでは 「触」「見」「遇」「聞」とあって、光に対する動詞が一つに定まらないのはなぜか。 動詞のユレは仏の説法の仕方が衆生それぞれに応じて変化することを示してい 光

多数の仏は、衆生に応じて説法の形態が多様に変化することを表現していると考えられる。 無量の色があって、 その証左として挙げられるのが、 光の中から無量の諸仏が示現して衆生を正道に導くと説かれていた。 前項で引用した「華光出仏」の文である。当該文では、 多色の光や 光明に

# 第三節 『観経』の光明思想

### 第一項 光の変化性

仏」にグループ分けして論を進める。本項では「光の変化性」について確認し、残りの二つについて ちろん親鸞にとっても重要視されている。しかし、『観経』では分量面において観想念仏が中心に説 れる「摂取の光明」である。この文は善導・法然によって本願あるいは称名念仏と関連付けられ、 は次項以降に論じる。 かれるため、光の用例もまた観想の対象、つまり阿弥陀仏・浄土の荘厳相を説く箇所に散見される。 そこで本節では、定善または散善に確認できる光の用例を「光の変化性」「光の説法」「光中の化 まず「光の変化性」とは、 『観経』所説の光明について有名なものは、「光明遍照十方世界念仏衆生摂取不捨 63」の文に示さ なお、それぞれの項では『無量寿経』の光明思想との比較もおこなう。 光明がある荘厳相に変化して様々な活動をなすことを指す。以下、三文

①一一の宝珠に八万四千の光有り。一一の光八万四千の異種の金色を作す。一一の金色其の宝土 に遍し、 いは雑華雲と作り、十方面に於いて、意に随ひて変現して仏事を施作す。��(華座観 処処に変化して、各異相を作す。或いは金剛の台と為り、 或いは真珠の網と作り、 或

を例示する。

- ②大光明有り、化して憧旛・無量宝蓋と成る。是の宝蓋の中に三千大千世界の一切の仏事を映現 十方の仏国も亦た中に於いて現ず。

  (宝樹観)

和鳴哀雅にして、常に仏を念じ法を念じ僧を念ずることを

讃ず。66 (宝池観)

③其の光、

化して百宝色の鳥と為る、

いえる。なお、光が仏事をなすという思想は曇鸞の『論註』にも確認できる(詳しくは第三章第一節 いう文はあったが、光が荘厳相に変化するという思想は見られなかった。かかる点は両経の相違点と て仏事をなすと説かれている。『無量寿経』の場合「華光出仏」のように光から諸仏が出現すると ①では、宝珠から放たれた金色光が浄土に遍満して、金台・真珠網・雑華雲など自由自在に変化

第二・三項で論じる)。

量寿経』 を映し出すとされる。ここでは、光がプロジェクターあるいはスクリーンのような役割を果たしてい ②では、宝樹の果実から大光明が放たれ、それが幢幡・宝蓋に変化して一切の仏事や諸仏の国土 同様の例は、釈尊が韋提希のために諸仏の国土を見せる場面(光台現国)にも確認できる。 釈尊の眉間から放たれた光が金台となり、その中に諸仏の国土が映し出されるという 6°。 所説の 「霊山現土」にも光が可視化の用きをなしていたが、『観経』の場合は光が一旦荘厳 すな 三無

相に変化して、それから可視化の用きをする。

分・八聖道分の法音になり、それを聞いた者が三宝を念じると説かれている。。 ここには光への言及 ことを称讃すると説かれている。ちなみに、『小経』にも浄土の鳥の鳴き声が五根・五力・七菩提 ③では、如意宝珠より放たれた光が百宝色の鳥に変化して、その鳴き声は仏法僧の三宝を念じる

はないが、浄土の鳥の鳴き声が説法になるという点で『観経』と共通している。 『無量寿経』の場合は目的語(光)に対する動詞が変化することで、光の多様性が示されていた。

方『観経』では光そのものが変化している。両経の説示方法は異なっているが、どちらにも光の多

様性があらわれている。

#### 第二項 光の説法

『観経』にも同類の思想が確認できる。以下、二文を例示する。 本章第二節第二項では、『無量寿経』において光明と説法が結び付いている点を指摘した。一方、

①八種の清風、 光明より出でて、 此の楽器を鼓つに、苦・空・無常・無我の音を演説す。69 (水想

좰

②此の想成ずる時、 行者当に水流・光明、及び諸の宝樹・鳧・雁・鴛鴦の皆妙法を説くを聞くべ

70 (像想観)

②では、水流・光明・宝樹・様々な鳥たちが妙法を説くといわれている。この文では、光明が説法す が鳴ると説かれる。ここでは、直接的に法音を演説しているのは楽器だが、その発生源は光明である。 る荘厳相の一つとして挙げられている。 まず①では、清らかな風が光明から発生し、その風が楽器を鼓つと、苦・空・無常・無我の法音

光明の宝林が説く妙法を聞くとされ 71、中品上生者の命終時には阿弥陀仏と聖衆が光明を放ち、 空・無常・無我を演説すると説かれている72° また、光明と説法の関連は、九品往生の箇所にも確認できる。すなわち、上品上生者は往生後に

かが明確である。 『無量寿経』と比較するに、『観経』の方が光明がどのように説法するのか、説法の内容は何なの

### 第三項 光中の化仏

つづいて「光中の化仏」が示される例は、以下の二文である。

①彼の仏の円光は百億の三千大千世界のごとし。円光の中に於いて、百万億那由他恒河沙の化仏 有す。一一の化仏に亦た衆多無数の化菩薩有りて、以て侍者と為り。73(真身観

②次に復た当に観世音菩薩を観じたてまつるべし。……其の円光の中に五百の化仏有して、 変現自在にして十方世界に満てり。74 音菩薩の面は、閻浮檀金色のごとし。眉間の毫相に七宝の色を備へ八万四千種の光明を流出す。 牟尼仏のごとし。一一の化仏に五百の化菩薩と無量の諸天有りて、以て侍者と為り。 一一の光明に無量無数百千の化仏有す。一一の化仏に無数の化菩薩ありて、以て侍者と為り。 (観音観) ……観世 釈迦

数の仏身の存在を見る思想は、大乗経典や『無量寿経』にも確認できた。 ①では、阿弥陀仏が有する円光の中に無数の化仏・化菩薩が存在すると述べられる。光の中に無

てり」と述べられており、その衆生済度の自由度の高さが確認できる。 の中にも化仏・化菩薩がいると説かれる。特に毫光の化仏については「変現自在にして十方世界に満 ②では、観音菩薩の円光の中に化仏・化菩薩・諸天が存在すると説かれ、 また眉間にある毫相の光

#### おわりに

蹟的利益の四つを示した。 ると結論 明を称讃する声」説を採った。ただし、『大阿弥陀経』全体としては光明と名号が利益面で同義にな 点を確認した。また、 用いられている点(ただし、 『大阿弥陀経』に関しては、「頂中の光明」が多用されている点、光明が智慧・威神と同じ意味で 『大阿弥陀経』『無量寿経』『観経』を用いて、浄土経典における光明思想の特徴について論じた。 見光の利益については、解脱以外に①慈心・歓喜、②作善、 阿弥陀仏の「光明名」の解釈に関しては、当該文に限って「阿弥陀仏の光 威神に関しては例外もある)、寿命極長が光明無量の根拠とされている ③見仏国土、

した。

法と結び付いていることを示した。そして、「触光」「遇光」「見光」「聞光」といった動詞のユレが 対機説法と関連していると指摘した。 することを確認した。この点は 増加していること、清浄光が強調されること、光明と威神の関係がより密接になっていることを示 奇蹟的利益は説かれていなかった。次に、 無量寿経』の光明思想については、『大阿弥陀経』に比して、浄土の荘厳相に関する光の用例が 利益面については「霊山現土」の説示内容から、光が見えないもの 『大阿弥陀経』 奇瑞相と浄土の荘厳相に関する文を通して、 所説の 「霊山現土」と共通するが、 (阿弥陀仏)を可視化 『無量寿経』 光明が説 の場

すること、または光が宝鳥に変化して念三宝を讃ずることである。「光の説法」とは、光から示現し プ分けして論を進めた。「光の変化性」とは、浄土の光が様々な荘厳相に変化して仏事を施作・映写 た荘厳相または光そのものが様々な妙法を説くことである。「光中の化仏」とは、 『観経』に関しては、その光明思想の特徴を「光の変化性」「光の説法」「光中の化仏」にグルー 阿弥陀仏の円光や

が様々に変わっている。『観経』では光自体が荘厳相として多様に変化している。 では見光に関して多様な利益が示されている。『無量寿経』の場合、衆生に随って説法(光)の形態 以上のように、三経に共通しているのは、光の多様性が説かれていることである。『大阿弥陀経』

観音菩薩の毫光の中に存在する無数の化仏を指す。

善導・源信・法然の光明思想にも確認できる。それについては次章で論じたい。 特に、『無量寿経』『観経』において説法(光)の形態あるいは光自体が変化することは、

1 『浄真全』一、一三三~一三五頁。

註

曇鸞

2 ここでは、「頂中の光明」の照らす範囲の遠近と、前世の菩薩時に発した願の功徳の大小とが比例 明と本願を結び付けるが、その思想がすでに『大阿弥陀経』に胚胎しているのは興味深い。ただし、 することから、弥陀の誓願の功徳もまた最大であることが暗に示されている。後世において善導は光 善導が参考にしているのは『無量寿経』である。

3 『浄真全』一、一五八頁。

表現になる。 \* 一方、『無量寿経』『如来会』『荘厳経』では、「頂中の光明」が「身光」あるいは「円光」といった

◦ 林和彦「『大阿弥陀経』にあらわれた光明の性格と北西インド」(『仏教芸術』 一六五、一九八六 年)、八九頁参照。

6 大田利生『増訂 無量寿経の研究─思想とその展開─』(永田文昌堂、二○○○年)、四六○頁参

『浄真全』一、一三三頁。

一五八頁。

『浄真全』一、一二四頁。

· 『浄真全』一、一六一頁。 。『浄真全』一、一九三頁。

。『浄真全』一、一五九頁。

林前揭論文、

八五頁。

16 『净真全』一、一三六頁。

まつりて善を作さざるは莫し」(『浄真全』一、一三六頁)といった文もある。 『浄真全』 一三三頁。他にも「世間諸有の姪泆・瞋怒・愚痴の者、 阿弥陀仏の光明を見たて

して、「われわれ人間を「不善」なものとしてみていたことを逆にあらわしているといえるのであ 『浄真全』一、一三五頁。大田前掲書(四六一頁)では、弥陀の光明が極善と説かれることに関

る」と述べられている。

大田前曷書、二七四・四七『浄真全』一、一六七頁。『浄真全』一、一九三頁。

28 『浄真全』一、一九三~一九四頁。28 大田前掲書、二七四・四六七頁。

24 池本重臣『大無量寿経の教理史的研究』(永田文昌堂、一九八五年、一七二頁)、色井秀譲『浄土 念仏源流考』(百華苑、一九七八年、二七二頁)、大田前掲書(二七三頁)。

にさせるといった文(『浄真全』一、二七~二八頁、三四頁)がある。肉体的な治療という点では 『大阿弥陀経』の奇蹟的利益と共通する思想であろう。 『涅槃経』では釈尊が月愛三昧の光明によって阿闍世や衆生の身心を治療したり(『大正蔵』 | 四八〇頁下~四八一頁中)、『無量寿経』には阿弥陀仏が触光柔軟の願によって衆生の身心を柔軟

『浄真全』一、一三六頁。

池本前掲書、 一一〇頁参照。大田前掲書、二七四頁参照。

述べている(同氏『初期無量寿経の研究』法藏館、二〇二一年、 色井前掲書、 あるが、文脈上、 七八頁参照。 阿弥陀仏の光明に関する「名声」という意を含んでいると見るべきであろう」と また、壬生泰紀は「ここでの「名」は「名前」や「名称」を指す語で 一三五頁参照)。

『浄真全』一、 一二六~一二七頁。

『浄真全』一、一二九頁。

31 壬生は第四願の名号と第二十四願の光明に有機的関係があると論じている(同氏前掲書、一四三

『浄真全』 『浄真全』一、三二・三六・三八頁。 二七頁。

一四八頁参照)。

『浄真全』 四九頁。

『浄真全』

一八頁。

『浄真全』 一三五頁。『大阿弥陀経』の場合は「斎戒清浄」といった語が散見され、 戒の清浄

性が強調される。

『浄真全』 二七頁。

三一頁。

二一頁。 三三頁。

同右。ここでは、「功勲広大にして、智慧深妙なり。 光明の威相は大千を震動す」とあることか

ら、威神と同時に智慧との関連も窺われる。

『浄真全』一、四七頁<sup>®</sup>

\*\* 大田利生「親鸞における光明思想」(『真宗学』九七・九八、一九九八年)、二七四頁。

『浄真全』一、六五頁。 『浄真全』一、三七頁。

神変に比定させている(吹田隆道編『梶山雄一著作集 第六巻 ∜ 梶山雄一は、他方世界と娑婆世界との相互照見を、『大品般若経』または『大智度論』に説かれる 浄土の思想』春秋社、二〇一三年、

『浄真全』一、三〇頁。 『浄真全』 一、四五頁。

50 ただし、『無量寿経』では八相 (降兜率・托胎・ 出胎・出家・降魔・成道・転法輪・ 入滅) のすべ

『浄真全』一、一七頁。

てが説かれるわけではない。

『浄真全』一、一八・一 一九頁。『大阿弥陀経』にも釈尊が教説を説く前に仏面を輝かせるという奇

54 『浄真全』一、七〇頁。 瑞相が確認できる(『浄真全』一、一二三~一二四頁)。

『浄真全』一、三六~三七頁。

57 別後)では『口をき』で、『浄真全』一、四一頁。

同様の文は 『如来会』にもあるが、『大阿弥陀経』『平等覚経』『荘厳経』にはない。

『浄真全』一、一〇六頁。

『浄真全』一、二八頁。

『浄真全』一、三三~三四頁。

る。<sup>2</sup>

遇 (値) 光 あるいは「触光」という表現は『大品般若経』や『華厳経』などにも確認でき

· 『浄真全』一、八五頁。 · 『浄真全』一、八七頁。

『浄真全』一、八三頁。
『ショを記述して、八五頁。

『浄真全』一、八四頁。
『沖真全』一、八三頁。

が映し出されるといった説示もある 『浄真全』 七九~八〇頁。また、 (『浄真全』一、八八頁)。 観音観では観音菩薩の挙身光の中に五道の衆生の一 切の色

『浄真全』一、一〇六~一〇七頁。

『浄真全』一、八七頁。『浄真全』一、八二頁。

72 『争真全』一、九四頁。~71 『浄真全』一、九二頁。

九四頁。 なお、 九品往生 (来迎) は光明と関連しており、 上品上生・上品中生

第三章

曇鸞

· 善導

源

信

法然

の

光

明思.

想

#### はじめに

本章では、第一章と第二章を踏まえ、浄土仏教の光明思想が曇鸞・善導・源信・法然においてど

のように展開したのかを明らかにする。

然の光明思想について主に『選択集』『逆修説法』を用いて論じる。ここでは善導からの影響、源信 導の著述全体(五部九巻)を見渡しながら、『観経』と『無量寿経』からの影響面について考察する。 をキーワードにして、智慧・名号・応化身が光とどのように関係するのかを考察する。第二節では善 からの影響という二つの観点によって論を進める。 響を受けていることから、同節では『観仏経』について概観するところから始める。第四節では、法 う思想に、『往生要集』では「光中の化仏」に注目する。また、先の二書は『観仏経』から大きな影 想を『阿弥陀仏白毫観』と『往生要集』を用いて論じる。『阿弥陀仏白毫観』では「現身説法」とい また同節では『観念法門』所説の「心光」について、その内実を究明する。第三節では源信の光明思 第一節では、曇鸞の『論註』を用いてその光明思想を論じる。ここでは「二種法身」と「仏事」

## 第一節 曇鸞の光明思想

### 第一項 光明と智慧

なり1」を釈する中で、光明・智慧・名号の用きが次のように説明されている。 称するに、彼の如来の光明智相のごとく、彼の名義のごとく、如実に修行して相応せむと欲するが故 起観生信章では、『無量寿経優婆提舎願生偈』(以下『浄土論』) 所説の「彼の如来の名を

無し。能く十方衆生の無明の黒闇を除くこと、日月珠光の但だ空穴の中の闇をのみ破するがごと とく」とは、仏の光明は是れ智慧の相なり。此の光明は十方世界を照らしたまふに障碍有ること きには非ず。「彼の名義のごとく、如実に修行して相応せむと欲す」とは、彼の無碍光如来の名 「彼の如来の名を称す」とは、 謂はく無碍光如来の名を称するなり。「彼の如来の光明智相のご

満足させるともいわれている。 の無明の黒闇を除くと述べられている。また、弥陀の名号は衆生の一切の無明を破し、一切の志願を った点で同義になっている。 阿弥陀仏の光明が「智慧の相」と規定され、その光は十方世界を障碍なく照らし、 つまり、「光明」「智慧の相」「名号」の三者が無明を除く(破す)と

号は、能く衆生の一切の無明を破し、能く衆生の一切の志願を満てたまふ。

論じたい。以下では、まず『論註』に明かされる智慧の構造を確認し、その構造が光明にも共通して

『論註』名義摂対章では、「般若」と「方便」を説明する中で智慧の分釈がなされる。

いることを指摘する。

「般若」といふは、如に達するの慧の名なり。「方便」といふは、 権に通ずる智の称なり。

すなわち、智慧は般若(真如・一如)と方便との二面をもった構造をしている。こういった構造は

ここでは、智慧が「智」と「慧」に分けられ、「般若」が「慧」に、「方便」が「智」に配当される。

浄入願心章で明かされる広略相入および二種法身の場合と重なる。

と為す。何が故ぞ広略相入を示現するとなれば、諸仏・菩薩に二種の法身有す。一には法性法身、 上の国土の荘厳十七句と、 如来の荘厳八句と、菩薩の荘厳四句とを広と為す。 一法句に入るを略

此の二の法身は異にして分かつべからず。一にして同ずべからず。是の故に広略相入して、統ぶ 二には方便法身なり。法性法身に由りて方便法身を生ず。方便法身に由りて法性法身を出だす。

るに法の名を以てす。4

にして同ずべからず」の関係だからである。端的にいうならば、方便法身(三種荘厳二十九種・広) 摂し合う。その理由は、諸仏・菩薩において法性法身と方便法身が「異にして分かつべからず」「一 と法性法身(一法句・略)とが相即関係にある。この二種法身説を智慧の分釈に当てはめれば、「慧」 すなわち、浄土とそこに住す阿弥陀仏および菩薩の荘厳相の「広」と、一法句の「略」とは互いに

に法性法身を、「智」に方便法身を配当することができる。つまり、智慧は二種法身の構造を有して

一方で『論註』観察体相章では、 浄土の光明と弥陀の智慧との関係について次のように述べられ

彼の土の光明は、 如来の智慧の報より起これり。之に触るれば、 無明の黒闇終に必ず消滅す。光

明は慧に非ずして能く慧の用を為す。6

る

法身の構造を有している。 う。そして傍線部では、 「慧」が二種法身における法性法身に、「慧の用」が方便法身に相当する。つまり、光明もまた二種 すなわち、浄土の光明は弥陀の智慧に報いて生起したものであるから、必ず無明を消除するとい 光明は単なる慧ではなく慧の用きをなすと明かされている。ここでいわれる

した方便法身の用きを示した文と考えられるっ 本項の冒頭で引用した『論註』 所説の「仏の光明は是れ智慧の相なり」とは、 法性法身を背景に

## 第二項 「国土の名字」と破闇満願

前項で光明と名号が破闇を除く(破す)点で同義になると述べた。他方、光明と名号は「仏事」

の点においても同義となる。本項では、曇鸞における基本的な名号論を確認し、その上で「仏事」の

語に注目しながら光明と名号の関係について論じる。

再引になるが、『論註』起観生信章には次のように述べられている。

「彼の名義のごとく、如実に修行して相応せむと欲す」とは、彼の無碍光如来の名号は、能く衆

この文によれば、 生の一切の無明を破し、能く衆生の一切の志願を満てたまふ。。 阿弥陀仏の名号は衆生の一切の無明を破し、また衆生の一切の願を満足させる。

つまり、名号による破闇満願の用きが示されている。また、この破闇満願がいえる根拠については

「名即法」の論理が用いられる。すなわち、

ことあたはずは、仏の名号を称すとも亦た何ぞ能く願を満てむや。答へて曰はく、諸法万差なり。 ち願を満つることを得といはば、日を指す指、能く闇を破すべし。若し日を指す指、闇を破する 問ひて曰はく、名をば法の指と為す。指をもつて日を指すがごとし。若し仏の名号を称するに便

名の法に即する有り。名の法に異する有り。名の法に即するとは、諸仏・菩薩

ここでは、 般若波羅蜜、及び陀羅尼の章句、禁呪の音辞等是れなり。

概すべからず。

満願の用きとが相即関係にあるとされる。そして、諸仏・菩薩の名号、般若波羅蜜、陀羅尼、 に、指と太陽がそれぞれ区別される。これに対して、後者では「名」である名号と「法」である破闇 諸法が「名異法」と「名即法」とに二分され、前者では指で太陽を指し示す際と同様 禁呪等

は 「名即法」のカテゴリーに入り、阿弥陀仏の名号もまたこれに含まれる。このように、「名即法」

の論理によって破闇満願するというのが、曇鸞の基本的な名号論である。

ところで、曇鸞の名号論には独特な理解も見られる。それは阿弥陀仏の名号だけでなく「国土の

名号」に言及する点である 1º。例えば『論註』巻上における荘厳妙声功徳成就では

「声」とは名なり。名は謂はく安楽土なり。経に言はく、「若し人但だ安楽浄土の名を聞きて往

と述べられる。ここで曇鸞は『浄土論』所説の「梵声」の「声」を「名」と解し、それを具体的には かされる。同様の文は『論註』巻下の荘厳妙声功徳成就にも確認できる。 ることを欲願すれば、願のごとく成就すると述べる。つまり、国土の名号によって満願することが明 「安楽浄土の名」と釈す。そして、『無量寿経』などを経証として「安楽浄土の名」を聞いて往生す 生を欲願するに、亦た願のごとくなることを得」と。此は名の物を悟らしむる証なり。"

経に言はく、「若し人但し彼の国土の清浄安楽なるを聞きて、剋念して生ぜむと願ずれば、亦た

往生を得て、則ち正定聚に入る」と。此は是れ国土の名字仏事を為す。12

生して正定聚に入るという。ここでも国土の名号(名字)による満願が示されている。右の文で注目 土の名号による満願を仏事と捉えている。 したいのは、 すなわち、浄土の清浄安楽なることを聞いて浄土に往生することを願ずれば、その願いの通り往 得生の願いが名号のおこなう「仏事」によって果たされる点である。つまり、曇鸞は国

その一方で、曇鸞は「国土の光明」もまた仏事をおこなうと理解している。すなわち、荘厳光明

功徳成就では次のように述べられている。

亦た云はく、「安楽国土の光明は如来の智慧の報より起こるが故に、能く世の闇冥を除く」と。

『経』に言はく、「或いは仏土有り。光明を以て仏事を為す」と。13

ここでは、安楽国土の光明は弥陀の智慧に報いて生起しているために、世の中の闇冥をよく除く

といわれる。その経証として『維摩経』が引かれ、仏土は光明によって仏事をなすと述べられる。同

様の文は荘厳妙色功徳成就にも確認できる。

其の光は事を曜かすに則ち表裏を映徹す。其の光は心を曜かすに則ち終に無明を尽くす。光は仏

事を為す。14

ここまでを整理すると、国土の名号は仏事(満願)をなし、国土の光明も仏事 すなわち、荘厳相の光による尽無明が「光は仏事を為す」と表現されている。 (破闇 15) をなす。

義となり、その仏事とは破闇満願の用きを指す。 すなわち、名号=満願=仏事=光明=破闇という関係が成り立ち、名号と光明は仏事を媒介にして同

前 曇鸞は 「項では国土の光明による仏事を取り上げたが、 『論註』において浄土の菩薩による衆生済度を「応化身の光 16」と呼んでいる。以下では 本項では浄土の菩薩による仏事について論じた

当該文を確認した上で、なぜ「応化身」が光で表象されるのかを考察する。

『論註』では、『浄土論』所説の「安楽国清浄、

常転無垢輪、

化仏菩薩日、

如須弥住持」を以下の

ように釈している。

願はくは我が国の中には無量の大菩薩衆有りて、本処を動ぜずして遍く十方に至りて種種に応化 して、如実に修行して常に仏事を作さむと。譬へば日の天上に在りて影は百川に現ずるがごとし。

日豊に来らむや。1

れる。 化身の光諸の世界に遍するなり 18」といわれ、浄土の菩薩による教化活動が「応化身の光」と表現さ 川に映じるようだと喩えられる。そして、これを再説した観察体相章では「法身は日のごとくして応 に応化して修行と仏事をおこなう(不動而至の徳)。その様相は、太陽が空に住しながら姿が無数の すなわち、 阿弥陀仏国土には無数の菩薩がいて、 身を浄土に置いたままで十方世界に至り、 種 Þ

また、『論註』では『浄土論』所説の「無垢荘厳光、一念及一時、普照諸仏会、 利益諸群生」を釈

願はくは我が仏土の諸の大菩薩、一念の時の項に於いて、遍く十方に至りて種種の仏事を作さむ。

19

される(一念遍至の徳)。そして、これを再説した観察体相章では、 と述べられる。ここでは、浄土の菩薩が一瞬のうちに遍く十方世界に至って様々な仏事をおこなうと

二には彼の応化身、一切の時に前ならず後ならず、一心一念に大光明を放ちて、悉く能く遍く十

方世界に至りて衆生を教化す。20

と述べられる(ただし、この文は『浄土論』からの引用)。ここでも浄土の菩薩による衆生済度が光

明によって表現されている 21。

種・広の一形態)でありながら、法性法身(一法句・略)と相即関係にある。すなわち、 第一項で論じた二種法身(広略相入)説が関わっている。浄土の菩薩は方便法身(三種荘厳二十九 による仏事は衆生に応じた有相を示現しながらも、無相を背景にして無限に展開する。そして、 それでは、なぜ「応化身の光」には自在なる済度が可能となるのだろうか。その理由には、本節 浄土の菩薩

ただし、 光明は二種法身の構造を得て初めて自在なる衆生済度をおこなうわけではない。 前項で

はこの二種法身説を光明にも適用している。ゆえに、浄土の菩薩による仏事は「応化身の光」と呼ば

れる。

とは、曇鸞は光がおこなう仏事を二種法身の論理で裏付けたといえる。 国土の光明が仏事をなすことを確認したように、「応化身の光」も同様に仏事をおこなう。というこ

## 第二節 善導の光明思想

『観経』からの影響

善導の著述中における光明の用語例を概観してみると、『無量寿経』と『観経』からの影響が確認

(『無量寿経』については次項で論じる)。以下では、第二章第三節 (『観経』の光明思想) の例に倣

できる。そこで本項では、五部九巻を見渡しながら『観経』から影響を受けている点を指摘したい

って、「光の変化性」「光の説法」「光中の化仏」の三つの分類によって論を進めていく。 まず「光の変化性」についてである。『観経疏』「定善義」では『観経』所説の「虚空に懸処し

有りて、以て荘厳と為す²2」の文を釈して、以下のように述べられる。 て、光明の台と成る。楼閣千万にして、百宝合成す。台の両辺に於いて、各百億の華幢、 無量の楽器

三には光変じて台と成ることを明かす。四には光変じて楼閣と成ることを明かす。五には光変じ て華幢と成ることを明かす。六には光変じて宝楽の音と成ることを明かす。ス3(地観

ここでは、衆宝の光が変じて台や楼閣、 華幢、宝楽の音になるといわれている。また「定善義

宝池観では次のように述べられる。

三には鳥声哀雅にして天の楽も、以て比方すること無きことを明かす。四には宝鳥音を連ねて同 一には珠王の内より金光を出だすことを明かす。二には光化して百宝の鳥と作ることを明かす。

声に念仏法僧を讃歎することを明かす。24

がつづき、光が破闇および仏事をなすと述べられる。この点は曇鸞の光明思想とも共通している(本 章第一節第二項参照)。 種種の金光を出だす。直ちに闇を破し昏を除くのみに非ず、到る処に能く仏事を施す25」といった文 ことを讃歎するといわれている。ちなみに、この後には「其の宝珠、前には八味の水を生じ、後には 右では、如意珠王より放たれた金光が百宝の鳥に変化し、麗しい鳴き声で仏法僧の三宝を念ずる

在なり、身光遍く十方界を照らす 27」と述べられ、阿弥陀仏に具足する自在な神通力を遍照の身光に 変幻自在な教化活動が「応現の身光 26」と表現される。また、『般舟讃』では「三十二相ありて通自 よってあらわしている。 「光の変化性」に関する説示は『観経疏』以外にも確認できる。『往生礼讃』では観音菩薩による

独自の展開があったというよりも、 このように、善導の著述には『観経』に則って「光の変化性」が説かれている。その説きぶりは あくまで『観経』の経説をそのまま受容したという印象である。

讃』『観念法門』から当該文を例示する。 声になると説かれていた。これに関連して、光が説法するとも述べられる。以下、『観経疏』『般舟 つづいて「光の説法」に関してである。先述した通り『観経疏』では光が宝楽の音や宝鳥の鳴き

・正しく光楽音と変じ、転じて説法の相を成ずということを明かす。28(「定善義」)

光明・宝林皆法を説く、時に当たりて即ち無生忍を悟る20(『般舟讃』)

観音・大勢慈光をもつて照らし、徐徐に為に安心の法を説きたまふ 30 (『般舟讃』)

此の事を見る時、行者即ち三昧定中に於いて、当に水流・光明・荘厳等の説法の声を聞くべ (『観念法門』)

右の四文では、浄土の荘厳相の放った光明が説法に展開する様相が示されている(ただし、三番

目の観音・勢至菩薩による放光は説法の前兆とも解することができる)。 最後に、「光中の化仏」に関してである。『観経』では阿弥陀仏・観音菩薩の円光あるいは毫光に、

1 0 5

化仏や化菩薩が存在していると説かれていた。 善導の場合はどうであろうか。<br />
『般舟讃』では阿弥陀

仏の円光について次のように述べられる。

真金は即ち是れ弥陀の相なり、円光の化仏人の前に現ず

余縁の為に光普く照らさず、唯だ念仏往生の人を覓む³²相好弥多くして八万四なり、一一の光明十方を照らす

また、同じく『般舟讃』では観音菩薩の毫相について次のように述べられている。 て、念仏の行者のみを照らすといわれている。この説示では円光の中に化仏の存在が認められている。 すなわち、円光の化仏は弥陀と同様に八万四千の相好を有しており、それぞれの光は十方に遍満

眉間の毫相に七宝の色あり、色色に八万四千の光あり

光光の化仏・菩薩衆、神通を極楽界に遍満す33

34」と釈されている。化仏が神通力をもって変現する点は、先に確認した「光の変化性」にも通底 ここでは、毫相の光の中に化仏や化菩薩が存在し、それらが神通を浄土に遍満させるといわれてい 同様の例は 「定善義」観音観にもあって、そこでは化仏などの侍者が 「変現して十方に遍満する

を概観してきた。なお、 以上、「光の変化性」 「光の説法」「光中の化仏」の分類によって、善導の著述に見られる光明思想 五部九巻にある光の用例すべてを上来の三分類に整理できるわけではない。

ている。

0 例えば『往生礼讃』および『般舟讃』には、勢至菩薩の威光を蒙ると智慧が増上すると述べられてい る35。また『法事讃』には、 「利益」については、 第二章で『大阿弥陀経』や『無量寿経』の光明思想を論じた際に述べたので、 釈尊の神光に触れる者は慈心を起こすといわれている30。こういった光

#### 第二項 光明と本願

まは論じない。

世界の念仏の衆生を照らし、摂取して捨てず」といった光明摂取の文を、『無量寿経』所説 られた点が挙げられよう 37。すなわち、善導は『観経』真身観に説かれる「一一の光明は、遍く十方 『法事讃』を用いて、具体的にどのように光明と本願が結び付けられているのかを検討する。 (この場合の「本願」は第十八願に限定しない) と関連付けている。 浄土仏教の光明思想におけるターニングポイントの一つに、善導によって光明と本願が結び付け 本項では、『般舟讃』『往生礼讃』 の本願

まず『般舟讃』観経讃では、浄土の宝樹・宝林に備わる光明について以下のように述べられてい

根根相対し茎相望し、枝枝相准し条相順し宝樹・宝林行びて遍満し、一一の林樹尽く荘厳せり

る

:

光光自他の国を照曜し、照らす処玲瓏として物の色に随ふ

光能く希奇の事を変現す、尽く是れ弥陀願力の作せるなり 38

いまは弥陀の願力と光明が結び付いている点に注意したい。 土全体は弥陀の誓願によって建立されたのだから、その荘厳相が願力に基づくのは当然である。ただ、 ここでは、光明のあらわす珍しい相が「弥陀願力の作せる」ものと捉えられている。そもそも、浄

また『往生礼讃』観経礼讃には次のように述べられる。

弥陀の身色金山のごとし、 相好の光明十方を照らす、唯だ念仏するもののみ有りて光摂を蒙る、

当に知るべし本願最も強しと為す39

り、念仏者のための光摂が弥陀の本願に基づいている。

ここでは、ただ念仏者のみが光摂を蒙ると述べられた後に、本願の最勝性が示されている。つま

同様に『往生礼讃』前序では次のような文がある。

をもて求念すれば、上一形を尽くし下十声一声等に至るまで、仏願力を以て易く往生を得。も 然るに弥陀世尊、本深重の誓願を発こして、光明・名号を以て十方を摂化したまふ。但使だ信心

ここでは、光明・名号による救済の成立根拠が「誓願」ないし「仏願力」に求められている⁴。

一方で、光明による救済自体が「本願力」と呼ばれる場合もある。『法事讃』では、臨終時の念仏

1 0 8

者に訪れる救済について、

終時正意にして弥陀を念ずれば、仏の慈光来りて身を照らすを見る。此の弥陀の本願力に乗じて、

一念の間に宝堂に入る。や

と述べられ、善導は阿弥陀仏の慈光に照らされることと本願力に乗じることを重ね合わせている。 このように、文によって光明と本願の重なり度合いは差異があるものの、両者が密接に結び付い

### 第三項 善導の心光観

ていることは確かである。

悲を体と為し、此の平等の大慈を以て普く一切を摂したまふことを明かすも」と釈されている。 心とは大慈悲是れなり。無縁の慈を以て諸の衆生を摂す 4′」と説かれ、『観経疏』では「仏心とは慈 として捉えられ、身相の光である「身光」の対概念と解釈されてきた 43。確かに、『観経』には 善導の『観念法門』では「心光」という語が用いられている。従来、心光は阿弥陀仏の慈悲心の光 仏

はない。それでは、善導はなぜそのような特殊にも思われる言葉を使用したのだろうか。本項では 『観念法門』における心光の意味について、同書が参考にしている『観仏経』を用いて考察してみた

しかし、善導の著述全体の中では、光といえば概して身光を指し、『観念法門』にしか心光の用例

V .

な文がある。

る現世と来世の利益が五つ示されている。そのうち現生護念増上縁に該当する箇所には、 まずは、心光が語られる『観念法門』の文を確認する。同書の「五縁功徳分」には、 念仏者の得 以下のよう

す。円光亦た遍く衆生を照らす。八万四千の相好等の光亦た遍く衆生を照らす。又た前のごとき 弥陀仏は金色の身なり。毫相の光明遍く十方の衆生を照らす。身の毛孔の光亦た遍く衆生を照ら とを論ぜず。此亦た是れ現生護念増上縁なり。も 仏の心光常に是の人を照らして、摂護して捨てたまはずと。総じて余の雑業の行者を照摂するこ の身相等の光一一に遍く十方世界を照らすに、但だ専ら阿弥陀仏を念ずる衆生のみ有りて、彼の

といわれ、その一方で阿弥陀仏を専念する衆生のみが、弥陀の心光に常照・摂護されると述べられて いる。そして、雑業をおこなう行者は照摂されないと確かめられている。 右では、阿弥陀仏の身相・毫相・毛孔・円光・相好に関わる光が、遍く十方世界の衆生を照らす

仏・聖衆・神々によって守護されることが述べられている。いま九文に示される利益を簡単に箇条書 『小経』『般舟三昧経』『灌頂経』『浄度三昧経』などが依用され、念仏の行者や受戒した者などが ところで、現生護念増上縁は先の文を含め全九文で構成される。そこでは『観経』『十往生経』

きにすると、

以下のようになる。

- ・第一文:無数の化仏および観音・勢至菩薩の化身がやって来る。
- ・第二文:観音・勢至菩薩が随逐影護する。
- ・第三文:心光が摂護する。
- ・第四文:二十五菩薩が影護する。
- ・第五文:六方恒河沙等の仏が護念する。
- ・第七文:天神六十一人が随逐守護する。

・第六文:仏が摂受する。または、諸天・四天王・龍神八部が随逐影護する。

- ・第八文:二十五の善神が随逐守護する。
- ・第九文:阿弥陀仏の加念を蒙る。または弥陀と聖衆が護念する。47

などの守護者の存在が確認できる点である。 ここから、心光もまた複数の守護者を表現していると推 網掛けを施した第三文に心光が登場する。注目したいのは、第三文以外の八文に諸仏や聖衆、

生護念増上縁全体における諸経典の引意について、 測できる。このように考えることは、一見突飛な発想に思えるかもしれない。しかし、森田眞円が現

そもそも護念というのは、

仏そのものが摂護することももちろんではあるが、

それよりもむしろ

田真円が現 型衆、神々 1

仏を荘厳する化仏もしくは脇士、または天神地祇等がその護念の力を発揮して仏と同じように、

行者をも影護するということではないだろうか。\*\*

と述べていることを参考にすれば、あながち無理な解釈ともいえない。

目を移してみたい。先述の通り、『観経疏』では仏心が阿弥陀仏の慈悲心と捉えられていた。 一方で『観念法門』には別の理解も示されている。同書の「三昧行相分」では仏心について、次のよ そこで、心光が守護者を表現しているかどうかを確認するために、善導における「仏心」の用例に しかし

うに説明されている。

の上に一の十地の菩薩有り、身皆金色なり、手に香華を持して心王を供養し、異口同音に心王を の葉に八万四千の脈有り、一一の脈に八万四千の光有り、一一の光百宝の蓮華を作す。一一の華 仏心は紅蓮華のごとし、 行者等此の想を作す時、罪障を除滅し無量の功徳を得、諸仏・菩薩歓喜し、天神・鬼神 開して開せず、合して合せず。八万四千の葉有り、葉葉相重なる。

られ、 無数の光がさらに蓮華を作り出し、その華上において心王(本体である阿弥陀仏のことか)を讃歎す る十地の菩薩の存在が示される。また、行者がこの仏心を観想すれば、罪障が除滅し無量の功徳が得 すなわち、仏心は仏の心臓と捉えられており、それが紅蓮華に喩えられている。心臓から放たれる 諸仏・菩薩や天神・鬼神も歓喜するという。十地の菩薩以外(諸仏・菩薩・天神・鬼神) は光

から示現した者なのかどうか判然としないが、少なくとも仏心と聖衆・神々との間に関連性が確認で

実は、先の説示内容は『観仏経』が参考にされている(『観仏経』自体については次節第一項にお て詳述する)。当該文は以下の通りである。

如来の心は紅蓮華のごとし。金華映蔽す。妙紫金光以て間錯為。 妙琉璃筒、仏の胸に懸在す。仏

の身内に万億の化仏を見る。是の諸の化仏、仏心の間に遊ぶ。の

そして傍線部を見ると、仏の身体の内側には数多くの化仏がいて、それらが仏心の中で遊ぶと説かれ ここでいわれる「如来の心」「仏心」とは仏の心臓を指しており、それが紅蓮華に喩えられている。

悲」とも捉えられている。つまり、仏心は仏の心臓でもあり、慈悲心でもある52 慈悲を以てして、以て心と為。戒・定・慧・解脱・解脱知見を以て身と為 51」とあるように、「大慈 ただし、『観仏経』所説の仏心は肉体的な心臓だけを意味しているわけではない。「諸仏如来は大

「心光」にはどういった意味があるのだろうか。同経の観仏心品には、以下のような文がある。 それでは「仏心」が身心の両面で捉えられる『観仏経』において、そこから放たれる光、つまり

仏心は紅蓮華のごとし。 蓮華の葉の間に八万四千の諸の白色光有り。其の光遍く五道の衆生を

諸仏の心光は是れ等を捨てず。是の輩を摂受して、是れ等を慈哀すること羅睺羅のごとし。

る。このような心光の用きは、『観念法門』における「彼の仏の心光常に是の人を照らして、摂護し よく折衷した文がある。 て捨てたまはず」の内容と重なる。また『観仏経』観四無量心品の冒頭には、心臓と慈悲心の両面を 右では、心光が五道の衆生を照らすとか、慈哀をもって不捨・摂受するといったこと説かれてい

て諸の大衆に告げたまはく、「汝等、今は応に仏心を観ずべし。諸仏の心は是れ大慈なり。 に己の父母・善友・所親のごとし。漸漸に為に出世間の法を説く 。是の時、 る。仏心の間に遊びて大宝船に乗ず。五道の受罪人の所へ経往す。一一の罪人は諸の化仏を見る 照らす。一一の光中の無量化仏、宝蓮華に乗ず。……諸の化仏を見るに仏胸より出でて仏臍に入 爾の時、世尊、是の語を説く時、仏心力の故に十種の白光仏心より出づ。其の光遍く十方世界を 空中に大音声有り

存する。本仏の胸・臍・心臓などに充満した化仏たちは五道の衆生のもとへ赴く。衆生たちにとって すなわち、仏心より放たれた白光は十方世界に遍満し、その光中には蓮華に乗じた化仏が無量に

の所縁は苦の衆生を縁ずる」と。55

心臓から放たれた光の中には化仏がいて、その化仏が衆生済度することが「大慈」といわれる。 化仏は父母・親友・親族などに見え、彼・彼女らは次第に出世間の法を説く。このような心光の様相 次のように捉え直すことができる。阿弥陀仏の心臓から放たれた光(心光) を踏まえて、 以上のように、仏心を心臓と慈悲心の二つの意味で理解した場合、『観念法門』でいわれる心光は 「諸仏の心は是れ大慈なり。大慈の所縁は苦の衆生を縁ずる」と述べられる。要するに、 の中には、化仏を含む無

量の聖衆が存し、聖衆たちは念仏者を摂護する、その用きを大慈悲と呼ぶ。

## 第三節 源信の光明思想

## 紀一項 『観仏経』の光明思想

じる前に、まずは『観仏経』に関する基本情報と同経の光明思想の特色を確認しておきたい。 『阿弥陀仏白毫観』および『往生要集』にも大きく影響を与えている。そこで、源信の光明思想を論 先に 『観仏経』を用いて善導の心光観について論じた。同経における光明思想は、源信著述の

陀跋陀羅と伝えられ(漢訳のみ現存)、訳出年代は三六一~四二一年とされる。全十二品 57で構成さ 観仏経』は 「観〇〇経」と名づけられた観仏経典群 (「六観経」56) の一つであり、 訳出者は仏

れ、 釈迦牟尼仏を想定しつつ仏一般の観想について説かれる。後半は阿難を対告者とし、馬王蔵や仏像 第六品までの前半と第七品以下の後半とに分けられる。前半は仏の父王を主たる対告者として、

過去七仏・十方十仏等の観想が主題となる。「六観経」の中で最も長大であり、且つ内容的にも雑然

としているというのが『観仏経』の特徴である。58

思想についても当てはまる。以下では、『観仏経』の文を例示しながら『観経』との共通点と相違点 先行研究では、『観仏経』の内容が『観経』と類似していると指摘されており 5°、そのことは光明

では以下のように説かれる。 『観仏経』における光明思想の特色について、まず挙げられるのは 「光の変化性」である。 同経

を指摘する。

一一の宝は無数光を放つ。此の一一の光は化して無量千億の宝樹と為る。の

- 是くのごとき衆相、一一の相の中より皆金光を出だす。其の金色光は化して金床と成る。oi
- 是くのごとき光明は遍く十方無量世界を照らし、化して一華と成る。唸

右から、光が変化して宝樹・金床・華などの荘厳相になるといった内容が確認できる。 光が荘厳相

に変化する思想は『観経』にも説かれており、この点では両経に違いは見られない。

両経に若干の相違が見られるのは「光中の化仏」に対する捉え方である。『観仏経』では『観経』

と同様に光中に化仏が存在するといった文が確認できるが 63、それに加えて光が変化して化仏になる とも説かれる。

・舌相は光を放つ。光光相照らして化仏を変成す。64

身の諸の毛孔より金色光を出だす。 此の一一の光は化して化仏と成ること猶ほ金山のごとし。

一一の華の間に金色光有り。其の光猶ほ閻浮檀金のごとし。一一の金光は微塵数の釈迦牟尼に

其の地は五百億宝色なり。 一一の宝色に無数の光明あり。 一一の光明は化して無数の百億化仏

と為る。

1 1

ている。『観経』の場合、 右では、仏身・荘厳相・仏土などから光明が放たれ、それが化仏・釈迦仏に変化すると述べられ 光の中に化仏が存在することは説かれているものの、化仏は光から生まれ

たのかどうか曖昧な点があった。一方、『観仏経』ではその点が明示されている。

る また『観仏経』では光中の化仏やその侍者が説法すると述べられている。以下に当該文を例示す 我を説く、四諦を分別す、八人義を説く、四果相を説く、三三昧を説く。 光に化仏有り。 一一の化仏に四比丘ありて以て侍者と為。 一一の比丘は皆、 彼の衆生をして此の 苦・空・無常

は大慈悲を説く、三十七品助菩提分法を説く、六波羅蜜を説く、仏如来の十力・無畏・十八不 金色の光明、 白毫より出づ。 一一の光明遍く十方を照らして諸仏を化成す。 ……是の諸の化仏

法中に於いて出家の法を求めしむ。%

共を説く。69

赤真珠光の中に緑真珠の化仏有り。 是の諸の化仏及び諸の天衆は、 異口同音に不殺を讃説す。

:: 無

歎して、観想の行者に勧めるといわれている。 右では、化仏・比丘・天衆といった説法者が苦・無常・無我など様々な妙法を説き、あるいは讃

は一つではなく複数になることもある 72。 菩薩が存するという。すなわち、光→金台→化仏と菩薩→説法の流れになっている。さらに、荘厳相 と為。仏と菩薩と皆慈法を説き、不殺を讃歎す 71」といった文では、光が金台となり、そこに化仏と 「是の諸の白光は化して金台と成る。一金台の上に四化仏有り。一一の化仏は四億の菩薩を以て侍者 また、光は直ちに化仏などの説法者に変現せずに、一旦別の荘厳相になる場合もある。例えば、

エーションが豊富であり、且つ説法の内容も多い。 『観経』にも「光の説法」は説かれていたが、『観仏経』の方が光明から説法になるまでのヴァリ

三番目として、「光明は仏の化仏(分身)を産み、また光明が化仏による説法の声となる」と述べた。 第一章第二節第一項では、梶山雄一が提唱する大乗仏教の「神変」の特徴五つを紹介した。その

『観仏経』にはこの特徴が如実にあらわれている。

もって行者を誘接するとか、右手で行者の頭を撫でる(授記)といった文も確認できる。 もちろん、『観仏経』に説かれる化仏の役割は説法だけではない。 他には神通を現ずるとか、光で しかし、分

量が多いのはやはり説法である。

どのような影響を受けているのだろうか。かかる点については、次項以降に『阿弥陀仏白毫観』 『往生要集』を用いて論じていく。 以上、『観仏経』の基本情報とその光明思想の特色について確認した。それでは、源信は同経から

# 第二項 『阿弥陀仏白毫観』所説の白毫光

象者に随って変化し説法するといった思想を紹介する。 者によってそれは様々に展開していく 73。本項では、白毫相から放たれる光、つまり白毫光が教化対 ると説かれている。 『観経』真身観には、阿弥陀仏の眉間にある白毫を観想すれば、八万四千の相好が自然にあらわれ 白毫観は源信によって特別な行法として位置付けられ、その後、日本の浄土仏教

と詳細を別書に譲っている。その別書に相当するのが『阿弥陀仏白毫観』である。同書には を始めとした諸経典に依りながら、白毫相を観想するための五種の観法 源信の『往生要集』雑略観では、白毫一相を観ずることが勧められており、「具には別巻に在り マム」 ④観体性、 ⑤観利益) が示される。その中、 ③観作用では以下のように述べられる。 (①観業因、 ②観相貌、 『観経』

三に白毫の作用を観ずとは、謂はく彼の一々の光明は遍く十方世界を照らして、念仏の衆生を摂

じて『華厳』『観仏三昧』を取る、云々。私具に十界を出だす。〉75 顔に瞻仰す。時に仏の光明来りて我を照らすをや。〈『無量経』に出でたり。然れば現身説法は通 ち知んぬ、 冥に或いは顕に利益窮まり無し。〈光明摂取は是れ冥の利益、現身説法は是れ顕の利益なり。〉即 じて法を説く。乃至九界の身を以て度すべき者は、此の光類に随ひて彼の形・声を現じ、或いは 取して捨てたまはず。彼の衆生の中に、若し仏身を以て度すべき者有らば、此の光即ち仏身を現 常に我が身を照らす。況んや我が精神常に極楽宝蓮華の中に於いて、結跏趺坐し、 我亦た彼の摂取の中に在り。 煩悩眼を障へて、見ることあたはざると雖も、 大悲倦む

指す。 倦むこと無く、 現身説法、すなわち白毫光が済度すべき衆生に応じて仏身や九界 76の身をあらわして説法することを 益」と「顕の利益」が示されている。冥の利益とは『観経』所説の光明摂取のことで、顕の利益とは ここでは、『無量経』(『観経』を指す)や『華厳経』『観仏経』に依って、白毫光による「冥の利 ちなみに、「我亦た彼の摂取の中に在り。煩悩眼を障へて、見ることあたはざると雖も、 常に我が身を照らす」の文については、同様の文が『往生要集』にもあり、 親鸞も

ある。源信は具体的にどの文を参考にしたのだろうか。 さて、いま注目したいのは現身説法の経証として『華厳経』と『観仏経』が挙げられている点で

『華厳経』(十地品)に関しては、菩薩が衆生身の差別に随って様々な身を示現するといった文脈

「正信念仏偈」などに引用している。

1 2 1

節に依ったのかもしれない。『観仏経』については、「時に諸の八部は白毫光を覩るに、所見不同なり。 や菩薩に変化して説法すると説かれていた。このような『華厳経』『観仏経』の文を確認した上で、 白毛を見ること有りて猶ほ諸仏のごとし。白毫を見ること有りて諸菩薩のごとし。白毛を見ること有 定されないが、「一一の光中に諸仏有りて、無上道を以て衆生を化す、法身堅固にして壊すべからず、 の中で、沙門・婆羅門・刹利・居士・阿迦膩吒・声聞・辟支仏・仏身などが挙げられている 7°。 ただ りて己の父母のごとし『」といった文がある。また、前項で示したように『観仏経』には、光が化仏 し、ここでは光明については言及されていない(智慧には言及している)。あるいは、白毫光には限 『阿弥陀仏白毫観』所説の現身説法は導き出されたと考えられる※ 切の諸の法界に充満す、普く能く諸の色身を示現す、応に随ひて諸の群生を化導す 78」といった詩

いては本章第四節第二項で論じる。こ なお、法然の『逆修説法』には『阿弥陀仏白毫観』を参考にした形跡が確認できる。この点につ

# 三項 『往生要集』別相観における化仏

『大般若経』を始めとした諸経論を引用しているが、中でも『観仏経』に大きく依拠していることは、 『往生要集』別相観では、 阿弥陀仏の身体的特徴である四十二相が順々に詳説されている。 同所は

光明の中に存在する化仏である。この「光中の化仏」は四十二相の至る所に散見され、行者にとって 観が具体的にどの程度『観仏経』に依っているのかを再検討してみたい。その際に、注目したい 福原隆善と大南龍昇によってすでに指摘されている㎝。本項では二氏の研究を参考にしながら、 観想の対象となっている。以下では、 まず、光明への言及の有無を問わず、『観仏経』と多少なりとも文言が一致するものは、四十二相 化仏の存在とその役割に注意しながら論を進めていく。 のが 別相

①頂上肉髻 ②頂上髪毛 ③髪際五千光 ④耳厚広長 ⑥面輪円満 7 眉間白毫

のうち以下の二十八相である &。

⑧如来眼睫 ⑨仏眼青白 ⑩鼻修高直 ⑪唇色赤好 ⑫四十歯斉 **⑭舌相広長** 

②仏双臂肘 <sup>6</sup>舌下宝珠 ②諸指円満 ⑥咽喉琉璃 ②指間 網 ⑪頸出円光 ⑤其手柔軟 ⑧頸出二光 ②胸有万字 ⑩欠瓮骨満相 28心相妙光 ②腋下充実

34如来陰蔵 36双腨繊円 ③身八万四千毛 ④足下生一華

(先頭の数字は別相観の通し番号である。以下同様。)

仏経 すなわち、 の説示内容に依った上で光明に言及しているものは以下の二十二相である。 四十 一相の半分以上に 『観仏経』 の影響が確認できる。 また、この二十八相のうち『観

①頂上肉髻 ②頂上髪毛 ③髪際五千光 ④耳厚広長 ⑥面輪円満 7 眉間白毫

⑧如来眼睫 ⑨仏眼青白 ⑩鼻修高直 ⑪唇色赤好 ⑫四十歯斉 45相広長

⑪頸出円光 ⑧頸出二光 ⑩欠瓮骨満相 ②腋下充実 ②仏双臂肘 ②胸有万字

なお、この二十二相と『観仏経』を対照したものを、本論文の最後に「別表A」として附す。 右より、 別相観で語られる光明に『観仏経』が大きく影響を与えている点が改めて確認できる。

次に、二十二相のうち「化仏」の語があるのは以下の十一相であるw

⑰頸出円光 ①頂上肉髻 ②頂上髪毛 ⑩欠瓮骨満相 ③髪際五千光 ②胸有万字 ④耳厚広長 ∞心相妙光 ⑦眉間白毫 ②足下生一華 ⑨仏眼青白

に化仏に言及しているものは四十二相のうち一つも存在しない。 このように、 光明に関係する文の半分に化仏が登場している。 つまり、化仏に言及する場合は必ず 付言すると、 『観仏経』 に依拠せず

同経に依っている。

それでは、この化仏は光の中でどのような活動をしているのだろうか。十一相における化仏の役割

は以下の通りである。

④耳厚広長:放光して遍く十方の無量の世界を照らす。

①頂上肉髻:諸仏を囲遶する。

⑦眉間白毫:大慈・三十七品・六波羅蜜・不共の法を説く。

⑨仏眼青白:諸の神通を現ずる。

⑩欠瓮骨満相:苦・空・無我を説く。

図胸有万字:放光して六波羅蜜を説く。 また弥勒菩薩のごとき化人を遣わして行者を安慰(ある

いは利益)せしむ。

◎心相妙光:放光して仏事をおこなう。

化仏が説法すると述べられている。 (②③⑰⑭については特に役割を与えられていない。) 特に⑦は白毫相であるため、『阿弥陀仏白毫

所説の現身説法との思想的連関も窺える感。

右の⑦900では、

体的に確認した。中でも、化仏が説法する点については、同経の光明思想の特徴をそのまま踏襲して 以上のように、別相観における光明と化仏との親和性の高さは、『観仏経』の影響によることを具

については次項で論じたい。 いる。そして、別相観の後につづく総相観・雑略観においても化仏の存在は重要視されている。それ

# 第四項 『往生要集』総相観・雑略観における化仏

総相観では『観経』真身観の文が参照され、 阿弥陀仏の身相を総合的に観想することが勧められ

る。

なり。 中に各七百五俱胝六百万の光明を具して、 光明遍く十方世界の念仏の衆生を照らして、摂取して捨てたまはず。当に知るべし。 四千の相有り。 の中に無量恒河沙の化仏有す。一々の化仏無数の菩薩を以て侍者と為り。是くのごとくして八万 間の白毫は、 を観ぜよ。身の色は百千万億の閻浮檀金のごとし。身の高さ六十万億那由他恒河沙由旬なり。 たまふ。 在るがごとし。 一に総相観とは、先づ衆宝荘厳の広大の蓮花を観ぜよ。次に阿弥陀仏の花台の上に坐したまへる 身の諸の毛孔より光明を演出すること須弥山のごとし。円光は百億の大千界のごとし。 彼の仏是くのごとく無量の功徳相好を具足して、菩薩衆会の中に在して、正行を演説 右に旋りて婉転せること五須弥山のごとし。 一々の相に各八万四千の随好有り。一々の好に復た八万四千の光明有り。一々の 無量の化仏・菩薩光の中に充満して、各各神通を現じて、弥陀仏を囲遶したてま 熾然赫奕として神徳巍々たること金山王の大海の中に 眼は四大海水のごとくして、清白分明 一々の相の

ここでは、

観察の対象として弥陀の蓮華(華台)・身の色・身長・眼・毛孔・白毫・円光などが挙

れる。一つ目は別相観との整合性である。前項で確認したように、 複数の相に化仏が存在していた。それらの文脈に沿わせるために、源信は総相観で「光の中に無量恒 河沙の化仏有す」と述べたのであろう。 それでは、なぜ源信は化仏の存在範囲を円光以外にも広げたのだろうか。その理由は二つ考えら 別相観では頂上肉髻を始めとした

白毫光を意識して、総相観で円光の限定性を取り払ったと考えられる。 二つ目は雑略観との整合性である。先取りになるが、 一相を観ずることが勧められ、その光から「一切の仏身」があらわれると述べられる。 総相観の後につづく雑略観では、 源信はこの 弥陀 の白

さて、改めて雑略観の文を確認してみると、以下のように述べられている。

三に雑略の観とは、 に於いて復た八万四千の好有り。 彼の仏の眉間に一の白毫有り。右に旋りて宛転せること五須弥のごとし。 一一の好に八万四千の光有り。 ……其の光の中に一切の仏身を

無数の菩薩衆会囲遶せり。 復た微妙の音を出だして諸の法海を宣暢す。

まり、可視化される範囲が弥陀の化仏を超えて一切の諸仏にまで及んでいる。。 ここには、総相観に 傍線部を見ると、 白毫光の中に「一切の仏身」が存在し、微妙の法音を説いているとされる。つ

おける以下の文が関わっている。

好・光明なり。色即ち是れ空なるが故に、之を真如実相と謂ふ。空即ち是れ色なるが故に、 所観の衆相は、 即ち是れ三身即一の相好・光明なり。諸仏同体の相好・光明なり。万徳円融の相

雑略観において白毫光を観ずることで「一切の仏身」があらわれるという説示は、 境界とが相即関係にあると解したい。また、その関係が 移行を意味しているといえよう。ここに源信が光中の化仏(仏身)を重要視した意義を見出せる。 香中道に非ずといふこと無し」と換言されている。20 すなわち、弥陀の具体的な相好一つ一つを観 解読の難しい文ではあるが、阿弥陀仏の一々の相好 相好・光明と謂ふ。一色・一香中道に非ずといふこと無し。91 (事観)が、そのまま空や中道を観ずること(理観)へと繋がっている。 (光明) 「色即是空」とか「空即是色」とか「一色・ と三身即一・諸仏同体・万徳円融 事観から理観への

されている。 に当に現ずべし。無量寿仏を見たてまつれば、即ち十方無量の諸仏を見たてまつる º3」の文が参考に なお、雑略観の文では、『観経』真身観の「眉間の白毫を見たてまつれば、八万四千の相好、自然 ただし、この文には一切の仏身が「微妙の音を出だして諸の法海を宣暢す」といった内

容は説かれていない。説法に言及する点については『観仏経』からの影響、それから『阿弥陀仏白毫 観』所説の現身説法との思想的連関が窺われる。

## 第四節 法然の光明思想

基本的な光明理解

特に『選択集』では本願と光明を関連付けており、その点は善導の路線を引き継ぐものといえる。 法然は「偏依善導一師 ゚゚」を標榜しており、その光明思想についても善導に依るところが大きい。 他

うに理解していたのかを確認したい。 いる。本項では、主に『選択集』と『逆修説法』を用いて、基本的に法然が阿弥陀仏の光明をどのよ 『逆修説法』では十二光の解釈をおこなったり、光明を常光と神通光に分けたりと体系化を試みて

と述べており、本願を根拠にして光明の救済を語る点は、まさしく善導の光明思想を踏襲している。 <sup>-</sup>余行は本願に非ざるが故に、之を照摂したまはず。念仏は是れ本願の故に、之を照摂したまふ <sup>ss</sup>J いを設け、 選択集』摂取章では、弥陀の光明がなぜ念仏者のみを照らして、余行の者を照らさないのかと その答えとして「親縁等の三の義」および「本願の義」を示している。後者については

対して、法然は第十八願を四十八願の中心に据えている。したがって、法然によって称名念仏 ただし、善導と法然の本願観は同一ではない。。 善導が本願を必ずしも第十八願に限定しないのに

と光明の結び付きがより強められたといえる。

法然は光明を名号に含まれる功徳の一つと解する。それについては、『選択集』本願章に次

のように述べられる。

在せり。 切の内証の功徳、 名号は是れ万徳の帰する所なり。然れば則ち弥陀一仏の所有の四智・三身・十力・四無畏等の一 故に名号の功徳最も勝と為るなり。 相好・光明・説法・利生等の一切の外用の功徳、皆悉く阿弥陀の名号の中に摂 97

利生)とが名号に統摂されており、それゆえに名号の功徳が最勝であると主張されている。称名念仏 行を選び取る法然の基本姿勢からすれば、名号に一切の功徳が含まれると解することは、 弥陀の内証の功徳(四智・三身・十力・四無畏)と外用の功徳 (相好・光明・説法 当然の帰

結であろう。 他書にも確認できる。 光明と寿命との二義を備へたり」と述べ、しかも寿命の方を「本」と位置付けている >% これに関連して、法然は寿命の功徳も名号のうちに含める。『逆修説法』三七日では「名号の中に 「法然聖人御説法事」(『西方指南抄』)では、寿命を「能持」、その他の功徳を この見方は

「所持」とした上で、

とら、たゞかの仏の命のながくましますがゆへの事なり。もし命なくば、かれらの功徳荘厳等な かの仏の相好・光明・説法・利生等の一切功徳、および国土の一切荘厳等のもろもろの快楽のこ

と述べ、寿命無量に支えられて弥陀の功徳や浄土の荘厳が成立していると解している。 は光明よりも寿命の方を重要視している。これは光明を重視する親鸞の見方とは異なっている ioo。 つまり、 法然

にゝよりてかとゞまるべき。90

には、阿弥陀仏の功徳を称揚する中で『無量寿経』所説の十二光、または光明の分類 しかし、法然は全く光明に関心がなかったかというとそういうわけでもない。『逆修説法』三七日 (常光・神通光)

ついて言及している。

法然にとって弥陀の光明とは基本的に身光であり、摂取の用きを有したものと理解されていたと考え そもそも、 六光が取り上げられている 101° 六光に共通して説かれるのは、光明が念仏者を摂取する点である。 まず十二光に関しては、その全部ではなく無量光・無辺光・無碍光・清浄光・歓喜光・智慧光の はじめの無量光の説明文において『観経』所説の光明摂取の文を引いていることから 102、

諸仏の国土に於いて照らさずと云ふ所無し」と、その最勝性を示している。また、 である。それは諸仏の意楽によって各々遠近・長短があるが、阿弥陀仏の常光は「八万上下無央数の 光明の分類については、常光と神通光が挙げられている。常光とは「長く照らし不断に照らす光」 経典に説かれる常

光として『平等覚経』の「頭光」、『観経』の「身光」を挙げているが、詳しくは『往生要集』を参照 捨の光明」を指し、その照・不照は念仏衆生の有無によるという。したがって、神通光は常光に比べ するよう勧めている。ここから少なからず源信の光明思想が法然に影響していることが確認できる に説かれるような説法前に放たれ、東方万八千世界を照らす光明を指す。阿弥陀仏の場合は (この点は次項で述べる)。一方、神通光とは「別別に照らす光」であり、釈尊の場合は『法華経 「摂取不

ところで、法然は心光についても言及する。『選択集』摂取章には善導の『観念法門』を引いて、 有りて、彼の仏の心光常に是の人を照らして、摂護して捨てたまはず。総じて余の雑業の行者を 又た前のごときの身相等の光一々遍く十方世界を照らすに、但だ専ら阿弥陀仏を念ずる衆生のみ

照摂することをば論ぜず。104

て個別性の高い光といえる。103

と述べ、心光が念仏者を照らし摂護するとしている。ただし、この引文以外で法然が心光を語ること はない。この点は、心光を多用する親鸞とは異なる。先述したように、法然は摂取の光明を基本的に は身光と捉えていたと考えられる105

心二光には「照」の用きがあり、心光にのみ「摂護」の用きがある。ところが、『選択集』摂取章の 文によれば、身光は十方世界を照らし、心光は念仏者を照らし摂護するとされていた。すなわち、 さて、ここで問題になるのが身心二光に関する「照」と「摂」の区別である。先の『観念法門』引

明が余行の者を照らさないとしている。実はこの曖昧な点は、 冒頭には されることになる(これについては第四章第四節第三項で論じる)。 「弥陀の光明余行の者を照らさず、唯だ念仏の行者を摂取する文 106」とあって、 明恵の 『摧邪輪』によって厳しく批判 弥陀の光

### 第二項 『逆修説法』所説の白毫光

考にして、白毫光の変化性について述べている。本項では、その当該文を取り上げて『阿弥陀仏白毫 るのが、白毫光に関説した部分である。法然は『逆修説法』において源信の『阿弥陀仏白毫観』を参 観』と比較し、どのような共通点と相違点があるのかを検討する。 前項では、善導だけでなく源信の光明思想も法然に影響していると述べた。それが顕著に見られ

は、 毫観』の次第に沿って論が展開されている。そして、白毫の五功徳のうち三番目の「白毫の作用」で 白毫光から仏身や様々な応化身があらわれる点が示される。

『逆修説法』四七日では、「恵心の御意に依りて白毫の功徳を讃じ奉りては、夫れ五有り。

白毫の体性、白毫の利益なり 107」と述べられ、『阿弥陀仏白

白毫の業因、

白毫の相貌、白毫の作用、

菩薩の身を現ず、普賢・文殊・観音・勢至・地蔵等のごときの者、即ち菩薩なり。 謂はく応に仏身を以て得度すべきには、 即ち彼の白毫の光を現じて仏身と作る。……或いは又た

謂はく

も現ず。凡そ比丘 王の身を現じ、 を現ず、 は応に辟支仏身を以て済度すべき者には彼の白毫光現じて辟支仏と作る。……或いは又た声聞身 釈迦仏の御弟子舎利弗・目連・迦葉・阿難等のごとき者、即ち声聞なり。 或いは帝釈の身を現じ、 ・々々尼・優婆塞・優婆夷・天・龍・夜叉・乾闥婆・緊那羅乃至地獄 或いは国王・大臣の身とも現じ、或いは長者居士の · 鬼 · 身を は梵

が白毫光から顕現している 100。光が済度すべき者に随って変化する思想は、明らかに『阿弥陀仏白 網掛け部分を見ると、仏身・菩薩・辟支仏・声聞・梵天王・帝釈・国王・大臣など、あらゆる存在

生・修羅、是くのごとき等の一切の身、宜しきに随ひて現ぜざること無し。

毫観』所説の現身説法からの影響である。

光から顕現する存在が仏身以外に示されていなかった。対して『逆修説法』では具体的に一々羅列さ れている 110。これによって白毫光の用きがより現実味を帯び、どのような衆生に対しても平等に行 一つ目は応化身の具体性である。『阿弥陀仏白毫観』では「九界」「十界」といった語はあるものの、 しかし、先の文と『阿弥陀仏白毫観』の当該文とを比較してみると、相違点が二つ指摘できる。

すると述べられていた。しかし、『逆修説法』の場合は説法への言及がない。この点については法然 の名号論が関わっていると考えられる。 二つ目は説法の有無である。『阿弥陀仏白毫観』には「現身説法」といわれる通り、応化身が説法 前項で確認した通り、 法然は名号に弥陀の内証・外用の功徳

きわたる点が強調されている。

ただし、応化身の具体性と説法に関しては法然独自の理解が見られる。なお、応化身の説法に言及 て、光明(応化身)から派生する複数の説法は、ことさら強調する必要がなかったのであろう。 を統摂させており、その中には説法も含まれていた。称名念仏一行を往因行とする法然の立場からし このように、法然は『阿弥陀仏白毫観』に依って、白毫光が応現するという思想を継承している。

#### 第三項 法然の化仏観

ない点は、次項で論じる法然の化仏観にも関連する。

とって化仏はどのような意義があるのだろうか。本項では『逆修説法』『選択集』『観経釈』を用いて、 源信の『往生要集』では、光明の中の化仏(あるいは仏身)が重視されていた。それでは、法然に

係が次のように述べられている。 まず、法然の化仏観が端的に示されるのが『選択集』化讃章である。そこでは、化仏と本願の関

法然がどのような化仏観をもっていたのかを考察してみたい。

の故に、化仏讃歎したまふ。111 私に云はく、聞経の善是れ本願に非ず。 雑業の故に化仏讃めたまはず。念仏の行は是れ本願正業

1

者の教法に対する見方の相違が、化仏の役割にも反映されているといえよう。この点は 信が教法の多様性を認めているのに対して、法然は教法を限定する方向に進んでいる。このような両 要集』では化仏が大慈大悲・三十七菩提分法・六波羅蜜・不共の法など複数の教法を説いていた。 願を基本的立場とする法然において、化仏が称名念仏のみを讃歎するのは当然である。一方、『往生 すなわち、 聞経は雑業であるから化仏は讃めず、称名念仏は本願正業であるから讃歎する。選択本 『逆修説法』

において現身説法の「説法」に言及しない点と軌を一にしている(前項参照)。 法然の化仏観を詳細に記しているのが『逆修説法』初七日である。そこでは真化二身論が展開さ

四種類の化仏が挙げられている。

は、「光明遍照十方世界念仏衆生摂取不捨」とは、是れ真仏の摂取なり。此の外に化仏の摂取有 河沙の化仏有り、一一の化仏は衆多無数の化菩薩を以て眷属と為り」と。次に摂取不捨の化仏と 化仏に就いて多種有り。先づ円光の化仏とは、経に云はく、「円光の中に於いて百万億那由他恒

に、本尊小身の化仏を現じたまへること有り。……又た新生の菩薩を教化して説法せんが為に、 接の化仏とは、九品の来迎に各々化仏有り、品に随ひて多少有り。……次に又た十方の行者の為 るなり。三十六万億の化仏各真仏と共に十方世界の念仏の衆生を摂取したまふなり。 次に来迎引

右に示される四種の化仏を簡潔にまとめると次のようになる。

化して小身を現ず。

- ①円光の化仏:『観経』真身観に説かれる円光の中に存する化仏。
- ②摂取不捨の化仏:真仏である阿弥陀仏と共に念仏者を摂取する化仏。
- ③来迎引接の化仏:上品上生から下品下生までの九品それぞれのもとに来迎する化仏

④小身の化仏には二種ある。一つ目は衆生が本尊を必要としている際にあらわれる化仏、二つ目 は新生の菩薩に対して教化・説法するためにあらわれる化仏。

に化仏の「来迎」があるとも説かれていない(特に下品下生の往生については化仏に言及されない)。 が教化・説法すると述べられているが、「新生の菩薩を教化して説法」するために出現するため、衆 したがって、法然は化仏の役割として摂取と来迎を強調していることになる。なお、④に小身の化仏 の影響が確認できる。しかし、同経では化仏が衆生を「摂取」するとは説かれていないし、九品全員 この四点を見ると、「円光」「摂取」「来迎」「九品」といった言葉が使用されているため、『観経』

それでは、法然が化仏の役割に摂取・来迎を求めるのはなぜだろうか。ここには、法然の来迎に

対する捉え方が関与している。以下、『観経釈』を用いて説明したい。

生とは直接関係のなさそうな化仏である。

れない法然独自の来迎観が明かされる。まず、平生来迎については次のように述べられる。 『観経釈』では、『観経疏』所説の三縁のうち近縁を説明する中で、平生と臨終どちらにもとらわ

来りたまはず。されば仏と極遠なるが故に光明摂取せず、仏を念ずれば仏行者の身に近きが故に 人の所に来至す」と。……若し人仏を念ぜざれば、恒沙の聖衆一人も来らず、無数の化仏一仏も に平生とは、「若し人仏を念ずれば阿弥陀仏は無数の化身・化観世音・化大勢至と常に此の行

すなわち、念仏者に対しては平生において阿弥陀仏・無数の化仏・化菩薩が常に来至する。そして、

一方、臨終来迎については以下のように述べられる。

その状態が「光明摂取」と呼ばれる。

光明摂取するなり。113

二に臨終とは、一切念仏の行人、命終はらんと欲する時仏来迎したまふ。九品の行人、一人も空 しからず、仏来迎す。云々(阿弥陀仏諸の聖衆と与に声に応じて其の前に現前したまふ。明らか

すなわち、九品に関係なく念仏者の臨終時には弥陀が聖衆と共に来迎し、称名する声に応じて現

前にあらわれるという115。

に知んぬ、

念仏の衆生仏と甚だ近きことを。) 114

の点は、『逆修説法』において化仏の役割として摂取・来迎が求められていた点と一致する。 このように、法然は平生には化仏が 「摂取」し、 臨終には聖衆が 「来迎」すると解している。

化仏が平生に来至して守護する視点から見れば、化仏の護念は平生来迎の範疇に入れることができよ その役割を「随逐護念」とする 116。さらに『選択集』護念章では、『観念法門』や『往生礼讃』を引 いて、諸仏、二十五菩薩、無数の化仏・化菩薩などの聖衆が念仏者を「護念」すると述べている 117。 なお、法然は化仏による「護念」も強調する。『観経釈』では円光の化仏について説明する際に、

#### おわりに

う。

本章では、曇鸞・善導・源信・法然の光明思想について論じた。

く慧の用を為す」といった文は、法性法身を背景にした方便法身の用きを示している。 方便法身)の構造が与えられている。「仏の光明は是れ智慧の相なり」とか「光明は慧に非ずして能 確認し、それが光明にも当てはまることを指摘した。つまり、光明と智慧には二種法身(法性法身・ については、智慧の分釈および広略相入の論理を用いて、智慧が二種法身の構造を有していることを 曇鸞に関しては、『論註』を用いて光明と智慧の関係、光明と名号の関係について考察した。

認した上で、「仏事」に注目して考察をおこなった。「安楽国土の光明」と「国土の名字」は共に「仏

また、後者(光明と名号の関係)については、曇鸞の基本的な名号論(名即法・破闇満)

事」をなすという点で同義となり、その仏事とは破闇と満願を指している。また、浄土の菩薩が種 二種法身の構造を有していると述べたが、それは光のおこなう仏事を構造面から根拠付けたものとい に衆生済度をおこなうことも仏事と呼ばれ、その様相は「応化身の光」とも換言される。 先に光明が

える。

明による衆生済度を語る。この点は法然・親鸞にも引き継がれることになる。 想がほぼそのまま踏襲されていることが確認できた。『無量寿経』に関しては、光明と本願の関係に 法」「光中の化仏」のグループ分けによって論を進めた。その結果、善導の著述に『観経』の光明思 それから心光観について論じた。『観経』については、第二章第三節に則って「光の変化性」「光の説 注目した。文によって両者の重なり具合には異なりがあるものの、総じて善導は本願を根拠にして光 善導の光明思想については、五部九巻を見渡しながら『観経』または『無量寿経』からの影響、

その聖衆たちが念仏者を影護する用きが、慈悲心ないし心光摂護と呼ばれる。 単純に身心どちらか一方に限定できない。すなわち、心臓の光の中には化仏を含む無量の聖衆が存し、 にして再検討をおこなった。 善導の心光観については、『観念法門』の文脈と、同書が参考にしている『観仏経』 結論としては、仏心は仏の「心臓」と「慈悲心」 の両面を有しており、 の所説を参考

白毫観』では『華厳経』『観仏経』が参考にされた上で、現身説法が語られている。 源信に関しては、 『阿弥陀仏白毫観』と『往生要集』を用いてその光明思想を論じた。 『阿弥陀仏

たがって、源信にとって化仏は、事観から理観へ移行するための重要な要素の一つとして捉えられて の存在とその説法が強調されている。源信は、 の相好・光明」「諸仏同体の相好・光明」と述べ、そういった様相を「真如実相」としている。 また『往生要集』別相観・総相観・雑略観では、『観仏経』あるいは『観経』の影響を受けて化仏 総相観において色即是空・空即是色の文脈で「三身即

阿弥陀仏の光明を『観経』所説の身光・摂取光と解している。 第十八願の本願を光明摂取の根拠とし、ひいては名号の中に光明を含む一切の功徳を摂めている。 法然に関しては、まずはその基本的な光明理解を確認した。法然は「偏依善導一師」の立場から、 十二光(実際には六光)や常光・神通光、 身光・心光についても言及しているが、総じて法然は

いたと考えられる。

とって、強調すべきは名号(称名念仏)であって、応化身によって説かれる様々な教法ではなかった の名号論にあると考えられる。名号には説法に限らずあらゆる功徳が含まれていると理解する法然に の説示に則って白毫光による現身説法が語られている。ただし、両書の内容には一致しない部分もあ 他方、法然の光明思想には源信からの影響も指摘できる。『逆修説法』では、『阿弥陀仏白毫観』 中でも法然は現身説法の「説法」に言及していない。その理由は、 選択本願の立場に基づく法然

いる。前者に関しては先述したように選択本願の立場、後者については平生と臨終にとらわれない法 また、 法然は化仏の役割として「本願 (称名念仏) の讃歎」および「摂取と来迎」 を重要視して

然独自の来迎観が関与していることを指摘した。

『浄真全』一、四五三頁。

註

『浄真全』一、四八九~四九○頁。

『浄真全』一、五二二頁。

石川琢道『曇鸞浄土教形成論─その思想的背景─』(法藏館、二○○九年)では、広略相入と二種 浄真全』 一、五一六頁。

法身の区別について注意喚起がなされている。すなわち、広略相入は阿弥陀仏の浄土における国土 如来・菩薩に関わる議論であるのに対し、二種法身は諸仏・菩薩全体に関わる議論と指摘している

い」ことは「必ずしも阿弥陀仏への二種法身説の適用を妨げるものではない」(同書、一〇六~一〇 (同書、一〇三~一〇四頁参照)。ただし、石川は「二種法身説が阿弥陀仏一仏に帰する論理でな

言と思われる。 七頁参照)とも述べる。 これは、 親鸞が阿弥陀仏の仏身論に二種法身を当てはめることを想定した発

『浄真全』一、五〇一頁。

究』四六(二)、一九九八年)、同氏「曇鸞の光明観の淵源― する考察」(『インド哲学仏教学研究』五、一九九八年)、同氏「曇鸞の光明観」(『印度学仏教学研 慧の相」に平等性も含むことができよう。藤丸の一連の論文は以下の通り。同氏「曇鸞の光明観に関 等性については論じないが、法性法身を背景にした方便法身の無限定な救済活動という点では、「智 なお、藤丸智雄は「平等」をキーワードにして曇鸞の光明思想を論じている。 -康僧鎧訳『無量寿経』との比較──」(『印 本研究では光明の平

。『浄真全』一、四八九~四九○頁。 度学仏教学研究』四七(二)、一九九九年)。

『浄真全』一、四九○頁。

本願成就によって成立すると述べる。詳しくは、 や『十住毘婆沙論』の聞名思想に影響を受けていることを指摘し、阿弥陀仏の名号と国土の名号とが 国土の名号に着目した研究として、石川の一連の論文がある。氏は曇鸞の名号論が『大智度論 同氏「曇鸞の名号論」(『印度学仏教学研究』五八

における諸仏国土観」(『印度学仏教学研究』六四(一)、二〇一五年)を参照されたい。 鸞の名号論の成立とその背景」(『印度学仏教学研究』六一(一)、二〇一二年)、同氏「『往生論註 究会編『中国浄土教とその展開 (二)、二〇一〇年)、 同氏「曇鸞の名号論(二)―その成立と背景について―」(大正大学浄土学研 金子寬哉先生頌寿記念論文集』文化書院、二〇一一年)、同氏「曇

2 『浄真全』一、五〇一頁。

。『浄真全』一、四六四~四六五頁。

四九七頁。

厳密には、 国土の光明は闇冥を除き、無明を尽くす。

身という光」 ここでいう「応化身の光」(漢文では「応化身光」)とは、応化身から放たれる光ではなく、「応化 と解したい。つまり、「応化身」と「光」を同格に扱う。

『浄真全』 四七九頁。

『浄真全』 『浄真全』 五一四頁。 四七九頁。

21 ここでいわれる「大光明」は、応化身から放たれる光なのか、 『浄真全』 五一四頁。

土の菩薩も広略相入の観点からすれば「広」の一展開である。 曖昧だが、いまは後者の意味で理解したい。 『浄真全』 八二頁。 ただ、いずれにせよ次下で説明するように、応化身も浄

『浄真全』 七二九頁。

『浄真全』 七三七頁。

述べられる。 『浄真全』 七三七頁。 「定善義 華座観にも「光は仏事を施す」(『浄真全』一、七四三頁)と

『浄真全』 九五〇頁。

七二九頁。 九七二頁。

浄土の菩薩から放たれる光なのか

九

〇〇五頁。 九七頁。

八八八頁。

『般舟讃』ほど詳述していない。 『浄真全』 九九三頁。弥陀の円光および化仏に関する説示は 「定善義」

真身観にもあるが、

『浄真全』 九九四頁。

『浄真全』 『浄真全』 九五一・九九五頁。 七五〇頁。

もっとも、 『浄真全』 八三一頁。

土内の聖衆の 陀如来の本願力に縁るが故なり」(『浄真全』一、五二八頁)と述べて、本願力によって浄土往生と浄 の覈求其本釈において「凡そ是れ彼の浄土に生ずると、及び彼の菩薩人天の所起の諸行とは、皆阿弥 諸行は成立すると解している。 本願を重要視すること自体は善導に始まるわけではない。曇鸞も『論註』利行満足章

一、九五〇頁。この文は法然の『選択集』にも引かれている。一、九八三~九八四頁。 九一五頁。

4 ここでいわれる名号は、「上一形を尽くし下十声一声等に至るまで」とあることから称名念仏を指

すと考えられる。 『浄真全』一、八四四~八四五頁。

1 4 5

良忠『観念法門私記』 一九〇九年、 1 三六頁)参照。占部によれば、色心二光は一応の区別であって、約仏では 『浄土宗全書』四、二六○頁下~二六一頁上)、占部観順『観念法門講録』

4 『浄真全』一、八八頁。

色身不二といわれる。

。 『浄真全』一、七四九頁。

『浄真全』 八八三頁。ここでは『観経』真身観の文が参考にされている。

森田眞円『観念法門窺義』(永田文昌堂、二○○五年)、一九九~二○○頁 『浄真全』一、八八三~八八五頁参照。

『大正蔵』一五、六六五頁中~下。『観念法門』における「仏心」に関する説示に近似したものと 『浄真全』一、八七二~八七三頁。

して、『観仏経』(『大正蔵』一五、六六八頁上)には次の文がある。 真金像内の仏胸中に於いて琉璃のごとき筒あり。仏の咽喉より下りて如来の心を見るに紅蓮華の

り。一一の脈は天の画師の所画の脈のごとし。一一の画の中に八万四千の光明あり。一一の光明 ごとし。金華映飾し、紅華の金光は開かず合さずして団円なること心のごとし。八万四千の脈あ に八万四千種の色あり。一一の色の中に無量微塵数の化仏あり。一一の化仏金剛台に坐す。其の 金剛台は金色の光明を放つ。其の光無数にして具に説くべからず。

右は『往生要集』において阿弥陀仏の心臓の相を説明する際にも参照される。

52 『大正蔵』一五、六六七頁上。 「観仏経』において「仏心」が仏の心臓を指している点は、 色井秀譲 「観仏三昧経と観無量寿

品の考察」(『高橋弘次先生古稀記念論集 (『印度学仏教学研究』 一三 (二)、 | 九六五年、二二九頁) 浄土学仏教学論叢』二、三喜房仏書林、二〇〇四年、三四 や大南龍昇「『観仏三昧海経』観仏心

○~三四一頁)によっても指摘されている。

53 『大正蔵』一五、六六八頁中。

54 『大正蔵』一五、六六九頁下。

『観仏経』『観普賢菩薩行法経』『観虚空蔵菩薩経』『観経』『観薬王薬上菩薩経』『観弥勒菩薩上生 『大正蔵』 一五、六七四頁中。

兜率天経』の六経のこと。

①六譬品、 ⑧本行品、 B、⑨観像品、⑩念七仏品、⑪念十方50②序観地品、③観相品、④観仏心品、 ⑪念十方仏品、⑫観仏密行品のこと。 ⑤観四無量心品、 ⑥観四威儀品、 ⑦観馬王蔵

九六四年、一八〇頁)、色井前掲論文(二二七頁)、末木文美士・梶山雄一『浄土仏教の思想〈第1 『観仏経』の基本情報については、小野玄妙編『仏書解説大辞典〔改訂版〕』二(大唐出版社、 観無量寿経/般舟三昧経』(講談社、一九九二年、一四一頁)を参照した。

色井前掲論文では、『観仏経』と『観経』の類似点が、構成・対象・表現などの形相に関する六項 内容に関する四項との全十項によって整理されている。

© 『大正蔵』一五、六六三頁中。 ◎ 『大正蔵』一五、六五八頁中。

82 『大正蔵』一五、六六四頁上。

例えば、 「青光中に於いて青色化仏有り。 白光中に於いて白色化仏有り」(『大正蔵』 五,

☞ 『大正蔵』一五、六五七頁中。 頁下)といった文がある。

 \$\$ 『大正蔵』一五、六九四頁中。

 \$\$ 『大正蔵』一五、六九四頁中。

 \$\$ 『大正蔵』一五、六九四頁中。

光と説法の間の媒介物が複数になる例として、 『大正蔵』 の菩薩有りて以て眷属と為。 山有り。一一の須弥山の龕室は無量なり。一一の龕中に無量の化仏有り。一一の化仏に無量一一の珠の中より百億光を出だす。一一の光は合して宝台に成る。一一の台の角に十二須弥 五 六六六頁中。

『大正蔵』

六六六頁下。

とい った文がある。 蔵』一五、 六六七頁中) 是の衆化仏及び化菩薩も亦た十善法を讃歎して説く。(『大正

福原隆善「日本における白毫観の展開― ここでは、光→宝台→須弥山→龕室→化仏・化菩薩→説法の順である。 実範を中心に―」(『印度学仏教学研究』四一(二)、一九

™『浄真全』一、一一○八頁。九三年)に詳しい。

™『恵全』三、五八○~五八一頁。〈 〉は割注を示している。

1 4 8

九界とは、 地獄・餓鬼・畜生・阿修羅・人間・ 天上・声聞・縁覚・菩薩界のこと。

77 『六十華厳』、『大正蔵』九、五六五頁中。

78 『六十華厳』、『大正蔵』九、四〇八頁中。

『大正蔵』一五、六五四頁下。

® 付言すれば、『観経』(『浄真全』一、八八~八九頁)では、観音菩薩の毫相から放たれる光の中に 文も参考されている可能性はある。 化仏が存在すると説かれる。その化仏は変現自在にして十方世界に遍満すると述べられるため、この

81 源信の著作と考えられていた(現在は否定されている)『妙行心要集』にも、先に引用した『阿弥 陀仏白毫観』の文と近似した内容が確認できる。『妙行心要集』の成立年代には諸説あるが、大体一

者や成立年代に関する諸説は、末木文美士『鎌倉仏教形成論 思想史の立場から』(法藏館、一九九 思想が、少なくとも天台浄土教において認知されていたことを意味する。なお、『妙行心要集』の著 一七~一二五○年の間に収まる。これは、源信没後の一定期間、白毫光が変化して説法するという

八年、三一九~三二〇頁)によく整理されている。

究』永田文昌堂、 三、一九八六年)、大南龍昇「三昧経典と『往生要集』—源信の『観仏三昧経』観—」(『往生要集研 四年)、同氏「『往生要集』の別相観―『観仏三昧海経』の影響をめぐって―」(『仏教学セミナー』四 ♡ 福原隆善「『往生要集』の色相観──とくに別相観をめぐって──」(『叡山学院研究紀要』七、一九八 一九八八年)などが挙げられる。

88 福原前掲論文(一九八六年)においても四十二相と『観仏経』 氏と筆者では相の数え方が異なっていたため再検討した。 との詳細な対照がおこなわれてい なお、 四十二相それぞれの名前(項

名) は氏の論文を参考にしている。

∞ また⑱心相妙光(弥陀の心臓の光を指す)における「化仏の仏事」については、善導の心光観を № ⑧如来眼睫は化仏ではなく「梵天王」、⑱頸出二光は「辟支仏」となっている。この二相を加える とすれば十四相である。⑳身八万四千毛にも化仏・菩薩への言及はあるが、光に関する語がない。

想起させる(本章第二節第三項参照)。

86 『浄真全』一、一一〇五頁。 『浄真全』一、八七頁。

® ただし、『観経』全体の思想では化仏の存在範囲は円光だけに限定されない。 真身観において弥陀 の八万四千の相を説明する中で、「其の光明と相好と及び化仏とは具に説くべからず」(『浄真全』

一、八七~八八頁)と説かれるし、観音菩薩の円光・毫相、弥陀の来迎引接においても化仏は登場す

『浄真全』一、一一〇七~一一〇八頁。

すに、即ち無量の化仏・菩薩の虚空の中に満てるを見たてまつる。水・鳥・樹林及び諸仏の所出の音 なのか曖昧な点は残る。 声皆妙法を演ぶと」(『浄真全』一、一一○八頁)とあるため、観想の対象が「化仏」なのか「諸仏」

ただし雑略観の場合、下の文に「白毫の相を観ずる時に、五百色の光有りて来りて我が身を照ら

<sup>82</sup> 類似の思想は『阿弥陀仏白毫観』にも確認できる。そこでは「眉間の一毛、其の性即ち空即ち仮 91 『浄真全』一、一一〇七頁。

即ち中なり」(『恵全』三、五八一頁)と述べられ、空・仮・中の三諦説が見られる。また、

源信の晩

1 5 0

年の書とされる『阿弥陀経略記』にも無量寿三諦説という思想が確認できる。これについては、 明也・吉田慈順編『源信撰『阿弥陀経略記』の訳注研究』(法藏館、二〇二〇年)に詳しい。

3 『浄真全』一、八八頁。

94 『選択集』後述(『浄真全』一、一三二四頁)。

。『浄真全』一、一二八六頁。

® 浅井成海『浄土教入門』(本願寺出版社、一九八九年、一八頁)では、「善導大師と法然上人の本 できる」と述べられている。 願の見方は全く同じで、一つに重ね合わすことができるかといえば、そこに相違や展開をみることが

『昭法全』二四五頁。

『浄真全』一、一二七〇頁。

『浄真全』三、八八九頁。

100 梯實圓「涅槃の浄土―真仏・真土の開顕 永田文昌堂、二〇〇三年、二七一頁)では、法然と親鸞の如来観を比較し、「法然聖人は寿命無量を 中心とした如来観をもっておられた」、「親鸞聖人はむしろ光明中心の如来観を持っておられた」と述 ―」(『仏教から真宗へ 瓜生津隆真博士退職記念論集』

101 これについては、高橋弘次「光明に関する考察―法然上人を中心として―」(『仏教文化研究』二 八、一九八三年)に詳しい。氏は、曇鸞の『讃阿弥陀仏偈』の十二光と『逆修説法』のそれを比較し べられている。

∞ 『昭法全』二四五頁参照。

ている。

。『昭法全』二四六~二四七頁参照。

104 『浄真全』一、一二八六頁。

文」と掲げ、その直後に『観経』を引いて八万四千の相好の光明が念仏者を摂取不捨すると述べてい 摂取章の冒頭において、法然は「弥陀の光明余行の者を照らさず、唯だ念仏の行者を摂取する

る (『浄真全』一、一二八六頁)。

loo 『浄真全』一、一二八六頁。

108 『昭法全』二五七頁。

切の身を現ずるなり」とも述べられており、白毫相だけが応化身を顕現する力用を有しているわけで ただし、同所では「此の白毫の一相のみに非ず、惣じて八万四千の相、一々に皆此くのごとく一

110 ちなみに、ここで示される応化身は『法華経』に説かれる観音菩薩の三十三身と概ね共通してい (『妙法蓮華経』、『大正蔵』九、五七頁上~中)。

··· 『浄真全』一、一三〇二頁。

12 『昭法全』二三三~二三四頁。

113 『昭法全』一二二頁。

ただし、『選択集』三輩章には、下輩の者は臨終時に夢で阿弥陀仏を見て往生すると述べられてい 『昭法全』一二二頁。( )内の付加は『昭法全』本文に従った。

る (『浄真全』一、一二七六頁)。

□『浄真全』一、一三二○~一三二一頁。

1 5 2

## 第四章 親鸞の

の光明思想

#### はじめに

明と名号の関係について検討する。特にここでは「威神」の語に着目する。また、 文類」の『涅槃経』引文における親鸞独自の読み方に注意しながら、「無量光明土」と規定される真 第一節では、『教行証文類』「真仏土文類」と「行文類」における『無量寿経』引文を通して、 本章では親鸞の光明思想をめぐって、名号・涅槃・智慧・二種法身・応化身・心光について論じる。 同節では「真仏土 光

る。この作業を通して、阿弥陀仏・智慧・光明の三者の共通点を指摘する。また、 "論註』を確認した上で、『唯信鈔文意』所明の二種法身説および「智慧のかたち」について考察す 第二節では、親鸞の二種法身説が光明とどのように関わるのかを論じる。まずは「証文類」所引 同節では応化身が

仏土がどのように捉えられていたのかを考察する。

のかを至心釈に注目して明らかにする。 の御こゝろ」と解されている。その「無碍光仏の御こゝろ」とは何か、それはどのように廻向される 第三節では、親鸞独自の心光観について考察する。『一念多念文意』によれば、心光は 「無碍光仏

「智慧光」と表象される意義についても述べる。

び至誠心釈、 明恵に関しては『選択集』への批判の書『摧邪輪』を用いる。 それから明恵の心光観を論じる。隆寛については『弥陀本願義』『具三心義』『散善義問

## 第一節 光明・名号・涅槃

# 第一項 『無量寿経』引文に見る光明と名号

付けていた(第三章第四節第一項参照)。それでは、親鸞は光明と名号の関係をどのように捉えてい るのだろうか。それが端的に示されるのが「真仏土文類」の『大阿弥陀経』引文である。 法然は選択本願の立場から光明を名号の一功徳と見なし、光明無量よりも寿命無量を優位に位置

朝暮に常に其の光好を称誉して、心を至して断絶せざれば、心の所願に在りて、阿弥陀仏国に往 知せざるは莫し。 阿弥陀仏の光明と名とは、八方上下無窮無極無央数の諸仏の国に聞かしめたまふ。諸天・人民聞 ……其れ人民、善男子・善女人有りて阿弥陀仏の声を聞きて、光明を称誉して、

る 傍線部には右訓が付されており、それによれば「光明と名(ミナ)とは」と読み下すことができ 『大阿弥陀経』当面では、「光明名」は「阿弥陀仏の光明を称讃する声」であったが

要であろう。そこで、本項では「真仏土文類」と「行文類」両方に引かれる『無量寿経』の文を見比 る。ただ、光明と名号が単純に同義というだけでなく、どの点で同義となるのかを考察することも重 節第三項参照)、親鸞は光明と名号を同列関係と見なし、ひいては同義と見なしていると推測でき

べて、光明と名号の重なる点がどこにあるのかを探る。

「真仏土文類」真仏土釈では『無量寿経』の第十二願文が引かれ 設ひ我仏を得たらむに、光明能く限量有りて、下百千億那由他の諸仏の国を照らさざるに至らば、

正覚を取らじ。

と述べられている。ここでいわれる諸仏の国を限量なく照らす阿弥陀仏の光明は、 二・十三願成就文の中で「威神光明」「光明威神功徳」「光明威神」と換言される。 すなわち、 後に引かれる第十

③無量寿仏の威神光明、 最尊第一にして、諸仏の光明の及ぶことあたはざる所なり。

<sup>①</sup>若し衆生有りて、其の 光明威神功徳 を聞きて、 願に随ひて、其の国に生ずることを得て……5 日夜に称説し、心を至して断へざれば、 意の所

©我無量寿仏の 光明威神、 巍巍殊妙なるを説かむに、 昼夜一劫すとも尚ほ未だ尽くすことあたは

尊によって説かれる対象となっている。 と述べられる。②の弥陀による「威神光明」は、①では衆生が聞いて称説するものとなり、②では釈

する。 鸞はその威神を強く意識していたと考えられる。というのも、「真仏土文類」と同様の流れが「行文 類」にも確認できるからである。当該箇所の場合は、名号が威神と換言される。以下、具体的に説明 第二章第二節第一項で『無量寿経』において光明と威神が密接に結び付いていると述べたが、親

「行文類」大行釈では『無量寿経』所説の第十七願文が引かれ、

設ひ我仏を得たらむに、十方世界の無量の諸仏、悉く咨嗟して我が名を称せずは、正覚を取らじ。

と述べられる。ここでは、 右につづく『無量寿経』連引の中には以下の文がある。 諸仏の咨嗟して称する対象が 「我が名」つまり名号とされている。そして、

①十方恒砂の諸仏如来、 皆共に無量寿仏の威神功徳不可思議なるを讃嘆したまふ。。(第十七願成

就文)

1 5 7

e無量寿仏の威神極まり無し。 十方世界無量無辺不可思議の諸仏如来、 彼を称嘆せざるは莫し。。

(「往覲偈」引文)

れている。 神極まり無」い相である。要するに、第十七願で咨嗟称されていた名号が①@では「威神」と換言さ いる。

⑥の場合は ま諸仏の称讃する対象を確認すると、①では弥陀の「威神功徳不可思議」なる相が讃嘆されて 「彼」が称嘆されているが、「彼」が指示しているのはいうまでもなく弥陀の「威

このように「真仏土文類」の光明と「行文類」の名号とが威神を媒介にして同義と捉えられてい

る。

<u>@</u> さて、それでは親鸞にとって威神とは何を指しているのだろうか。先に示した第十七願成就文 の直後にある「往覲偈」引文では次のように述べられる。

しめる力用を示している。したがって、親鸞は光明と名号を本願力(威神)の点で同義と見なしてい すなわち、 其の仏の本願力、名を聞きて往生せむと欲へば、皆悉く彼の国に到りて、自ら不退転に到る。 威神とは阿弥陀仏の「本願力」を指しており、具体的には衆生を聞名によって往生せ

智慧なり」と述べられ、また「智慧の名号」といった表現もされる 11。ここでは「智慧」の点で光明 なお、親鸞の著述の中で光明と名号の重なる点は威神だけではない。 『唯信鈔文意』では「光明は

と名号は同義となる(智慧については本章第二節第一項で論じる)。

が挙げられる。当該文については古来より諸説があり、容易には決定的な解釈を示し難いが、その出 また、光明と名号が並記される例としては、「行文類」における光号因縁 (あるいは両重因縁) 12

然るに弥陀世尊、本深重の誓願を発して、光明・名号を以て十方を摂化したまふ。但だ信心をし

拠の一つである『往生礼讃』の文には、

て求念せしむれば、上一形を尽くし、下十声一声等に至るまで、仏願力を以て往生を得易し。い (引用は「行文類」より)

読み取れる。ここでも光明と名号が願力の点で同義になっているユセ と述べられていることから、光明と名号の摂化が「誓願」または「仏願力」と捉えられていることが

に分け、後者を阿弥陀仏とする。これは、親鸞が阿弥陀仏(名号)を光そのものと見なしていた証左 さらに、親鸞は『尊号真像銘文』において「無碍光如来」を釈する際に 「無碍」と「光如 一来」と

1 5 9

## 第二項 涅槃としての真仏土

真仏土文類」 如来は即ち是れ涅槃なり、涅槃は即ち無尽なり、無尽は即ち是れ仏性なり、仏性は即ち是れ決定 〈無量寿経〉連引と『不空羂索神変真言経』引文の後に『涅槃経』を十三文連続して引く中で、 冒頭では真仏が「不可思議光如来」、真仏土が「無量光明土」と規定される 1°。 そ

をどのように捉えていたのかを明らかにする。なお、当該箇所では親鸞独自の読み方が確認できるた 第四文「梵行品」、第六文「徳王品」、第十三文「師子吼品」の三文を取り上げて、親鸞が涅槃・仏性 と述べられ、 その点に注目して論を進める。 なり、決定は即ち是れ阿耨多羅三藐三菩提なり。17(「四相品」引文) 真仏・真仏土が涅槃または仏性と明かされる。 本項では、その『涅槃経』引文の中から

思いはかることもできないものとされる。一方、親鸞は当該文を「道は色像無しと雖も見つべし、称 知るべきこと無しと雖も、しかも実に用有り」と読まれ、道とは用きを有しながらも、見ることも、 像可見称量可知而実有用 18」の文が引かれる。 『涅槃経』 当面では「道とは色像の見るべく、 ことも思いはかって知ることもでき、そして用きを有しているものと解する。ここでは、道が衆生の 量して知んぬべし、 まず「梵行品」引文では、 而るに実に用有り1º」と読んでいる。すなわち、道は色やすがたはないが、見る 涅槃や菩提と同義とされる「道」の語に注意が向けられ、「道者雖無色

感受できる対象と解されている。

仏性を眼見し、復た聞見すること有り。 仏性を聞見す」と読まれる。これを親鸞は「善男子、復た眼見有り。 男子、復た眼見有り。 という意になるが、親鸞の場合は「有」と涅槃が相即関係にあることが示されている。先に確認した て大涅槃なりと言へり 20」と読む。『涅槃経』当面では、 に説きて諸仏に大涅槃有りと言ふ」と読まれるものを、親鸞は 「梵行品」引文を勘案するならば、涅槃の有相面が衆生に関わるという点で積極的に捉えられている。 「師子吼品」引文では、仏性を見る方法として眼見と聞見が挙げられる。『涅槃経』当面では、「善 徳王品」引文では「有」と涅槃の関係が問題になる。『涅槃経』当面において「世俗に随ふが故 諸仏と十住の菩薩が仏性を眼見し2次、 諸仏如来、十住の菩薩は仏性を眼見す。 一切衆生、乃至九地までに、仏性を聞見す 21」と読む。 涅槃が 復た聞見有り。 「世俗に随ふが故に説きて諸仏有にし 「有」であることは世俗に随 諸仏如来なり。十住の菩薩は、 切衆生、 乃至九地は った説 前者

眼見、

十住の菩薩が眼見と聞見、

第九地の菩薩以下が仏性を聞見する。『涅槃経』当面と親鸞の読み

第九地の菩薩以下が仏性を聞見する。

後者では、

諸仏が

方とを整理したものが次の表である。

| 親鸞の読み方 | 『涅槃経』 当面 |           |
|--------|----------|-----------|
| 眼見     | 眼見       | 諸仏        |
| 眼見と聞見  | 眼見       | 十住の菩薩     |
| 聞見     | 聞見       | 第九地の菩薩~衆生 |

心の行者は穢土で仏性を聞見し、往生後に浄土でそれを眼見する。原始経典・大乗経典・浄土経典に 光明土は眼見するのではなく、聞見する対象として捉えられている。前項において、光明と名号が同 おいて光明は見えないものを可視化する役割を果たしていたが、親鸞にとって不可思議光如来・無量 の説に従うならば、「真仏土文類」でいわれる十住の菩薩とは、信心の行者を指す 23。すなわち、 この表で注目すべきは、親鸞の場合、十住の菩薩が眼見と聞見の両方をおこなう点である。従来

てくる概念と理解されている。そして、眼見するのではなく名号として聞見する対象とされている。 以上のように、親鸞にとって涅槃(真仏土)は、有相と相即関係にあり、衆生に積極的に関わっ 義であると述べたが、その点を考慮すれば、聞見の対象とは名号を指すと考えられる24°

### 第二節 光明と二種法身説

智慧のかたち

お、 は、 おいて重要な点であるため厭わず論じていく。 『唯信鈔文意』には 本節には第三章第一節「曇鸞の光明思想」と重複する内容も含まれているが、親鸞の光明思想に 光明と智慧の関係を考察することを通して、「智慧のかたち」とは何かを明らかにしたい。 「阿弥陀仏は光明なり。光明は智慧のかたち也≥」と述べられている。本項で

有している。そして、この智慧の構造は二種法身説にも通底している。 に分けられ、 達する慧の名なり。方便は権に通ずる智の称なり ²6」と述べられる。ここでは、智慧が「智」と「慧! 証文類」還相廻向釈では、『論註』名義摂対章から智慧の分釈に関する文が引かれ、「般若は如に 般若=慧、 方便=智とされている。つまり、智慧は般若(一如・真如)と方便の二面を 先と同じく還相廻向釈には

『論註』浄入願心章から広略相入および二種法身説に関する文が引かれる。

方便法身なり。 何が故ぞ広略相入を示現するとならば、 上の国土の荘厳十七句と、如来の荘厳八句と、菩薩の荘厳四句とを広と為。入一法句は略と為。 の法身は、異にして分かつべからず、一にして同じかるべからず。是の故に広略相入して、 法性法身に由りて方便法身を生ず。方便法身に由りて法性法身を出だす。此の二 諸仏・菩薩に二種の法身有り。 一には法性法身、 統ぬ

異の関係にある。ここで先述した智慧の分釈を二種法身説に当てはめると、法性法身は「慧」であり、 すなわち、 方便法身(三種荘厳二十九種・広)と法性法身(一法句・略)とが、由生由出・亦一亦

方便法身は 「証文類」の二種法身説は、浄土の菩薩 「智」となる。つまり、智慧は二種法身の構造をしている。 (浄土に往生した衆生) の得る証果を示しているが、 一方

で親鸞は二種法身説を阿弥陀仏の仏身論にも適用する。すなわち『唯信鈔文意』には

しかれば仏について二種の仏身まします、一には法性法身とまふす、二には方便法身とまふす。

なのりたまひて、不可思議の四十八の大誓願をおこしあらわしたまふなり。……しかれば、阿弥 もたえたり。この一如よりかたちをあらわして、方便法身とまふすその御すがたに、法蔵比丘と 法性法身とまふすは、いろもなし、かたちもましまさず。しかれば、こゝろもおよばず、ことば

陀仏は光明なり、 光明は智慧のかたち也としるべし。28

ち」が顕現して、法蔵菩薩と名のり四十八願を建てたと述べられている。そして、それが阿弥陀仏で と述べられる。右では、無色無形で衆生の思議を超えた法性法身(一如)より方便法身という「かた あり、光明であり、「智慧のかたち」とされる(傍線部)。すなわち、親鸞は「阿弥陀仏」と「光明

と「智慧のかたち」に二種法身の構造を与えている2%

さて、ここでいわれる「智慧のかたち」とは「かたち」というからには方便法身を指しているけれ

ども、それは単なる有相ではない。先述した通り、方便法身と法性法身は由生由出・亦一亦異の関係 にあるため、本来、片方をもう一方と切り離して考えるべきではない。有相でありながら無相として

也」といわれているが、一方で『一念多念文意』には「智慧はひかりのかたちなり 30」と述べられて その点は、智慧と光明の場合にも同じことがいえる。『唯信鈔文意』では「光明は智慧のかたち

遍満する。

いる。つまり、光明と智慧の位置が入れ替わっている31。説明の便宜上、光明=A、智慧=Bと

すると、前者は「A はB のかたち」といわれ、後者は「B はA のかたち」と述べられる。 わち、親鸞にとって光明および智慧は、方便法身と法性法身どちらにも限定されない概念と解されて 文が成立するためには、 A と B が無相と有相のどちらにも限定されないことが求められる。

いわれる「智慧のかたち」とは、法性法身(無相)と相即関係にある方便法身(有相)と捉えるべき 以上のように、阿弥陀仏・光明・智慧は共通して二種法身の構造を有している。『唯信鈔文意』で

であろう。

論述の便宜上、前項では中略したが 『唯信鈔文意』には以下のような文がある。

ふすひかりの御かたちにて……。 無数の身をあらわして、 て、不可思議の四十八の大誓願をおこしあらわしたまふなり。……この報身より応・化等の無量 この一如よりかたちをあらわして、方便法身とまふすその御すがたに、法蔵比丘となのりたまひ 一微塵世界に無碍の智慧光をはなたしめたまふゆへに尽十方無碍光仏とま しかれば、阿弥陀仏は光明なり、 光明は智慧のかたち也としる

ば、報身である阿弥陀仏はもちろん、智慧光と表象される応化身にも二種法身の構造が適用されるこ は、 とになる。したがって、論理的には応化身は阿弥陀仏に等しい存在となるはずである。そこで本項で じた通り、 とが並記されている。ここから報身・応化身が智慧光と表象されていることが確認できる。前項で論 傍線部では、報身より無数の応身・化身を示現することと、あらゆる世界に無碍の智慧光を放つこ 親鸞の著述の中から応化身が光で表象される文を抽出し、それが光であらわされる意義を述べた 親鸞は阿弥陀仏・光明・智慧(の相)に二種法身の構造を与えている。そうであるなら

今日世尊、諸根悦予し姿色清浄にして、光顔巍巍とましますこと明らかなる鏡の浄き影、

暢るが如し。33

尊と阿弥陀仏の関係については、(1)阿弥陀仏と釈尊の別立、(2)阿弥陀仏と釈尊の統合という二 第二項で述べたように、光の奇瑞相は説法と関連していた。また信楽峻麿によれば、親鸞における釈 ここでは、釈尊が弥陀三昧に入っている際に、光り輝いていた様相が示されている。第二章第二節

阿弥陀仏の応身と見なすことができる 35。ここに五徳瑞現の意義が見出せよう 36。

また、親鸞は自身の師である法然を光り輝く存在と讃め称えている。『高僧和讃』「源空讃」では、

通りの解釈がある³゚。いま(2)の観点からすれば、光り輝く釈尊は名号法を説くためにあらわれた

・智慧光のちからより 本師源空あらはれて

源空存在せしときに 金色の光明はなたしむ浄土真宗をひらきつゝ 選択本願のべたまふ 37

禅定博陸まのあたり 拝見せしめたまひけり <sup>38</sup>

源空光明はなたしめ 門徒につねにみせしめき

賢哲・愚夫もえらばれず 豪貴・鄙賤もへだてなし30

ていたと詠われている。 右では、法然が智慧光より示現して選択本願を説いたとか、 親鸞は法然を弥陀の化身でまたは勢至菩薩の化身なと見なしていたことか 法然の放った光を九条兼実や門徒が見

ら、光り輝く法然は選択本願を説くためにあらわれた阿弥陀仏(勢至菩薩)の化身といえる。ここに

親鸞が法然を光で表徴する意義がある。

さらに、「証文類」還相廻向釈の『論註』引文では、浄土の菩薩の還来穢国の相、 つまり還相の菩

薩が光で表象されている。

化身の光諸の世界に遍するなり。42 動ぜずして能く遍く十方に至りて、諸仏を供養し、衆生を教化す。 を作す。偈に「安楽国は清浄にして、常に無垢の輪を転ず、化仏・菩薩は、日の須弥に住持す 一には一仏土に於いて身動揺せずして十方に遍す、種々に応化して実の如く修行して常に仏事 るが如きの故」と言へり。……八地已上の菩薩は、常に三昧に在して、三昧力を以て身本処を ……法身は日の如くして応

が故に。偈に「無垢荘厳の光、一念及び一時に、遍く諸仏の会を照らして、諸の群生を利益す 二つには彼の応化身、 る故に」と言 く十方世界に至りて、衆生を教化す。種々に方便し、 〜 り。 一切の時、 前ならず後ならず、一心一念に大光明を放ちて、悉く能く遍 修行所作して、一切衆生の苦を滅除する

念遍至の徳)が明かされている。そして、その教化活動が「応化身の光」または「無垢荘厳の光」と し衆生を教化すること(不動而至の徳)と、一念同時に十方世界に来至して衆生を利益すること(一 この二文では、還相の菩薩 (浄土の菩薩)が身を浄土に置いたままで、十方世界に至り諸仏を供養

表現されている。

場合はどうであろうか。それに関しては、「証文類」冒頭における所謂「主伴同証」の文が参考にな ところで、釈尊と法然は親鸞にとって阿弥陀仏の応身・化身と見なされていたが、還相の菩薩の

る。 弥陀如来は如より来生して、報・応・化種種の身を示し現じたまふなり。4 り。正定聚に住するが故に必ず滅度に至る。必ず滅度に至るは即ち是れ……一如なり。然れば、 煩悩成就の凡夫、生死罪濁の群萌、 往相回向の心行を獲れば、即の時に大乗正定聚の数に入るな

は、一如から来生した阿弥陀仏が報身・応身・化身といった様々な相を示現すると述べられている る存在と見なしている。ここにおいて、還相の菩薩が「応化身の光」と表象される意義を見出せる。 (報・応・化身)と重ね合わされている。つまり、親鸞は還相の菩薩を阿弥陀仏に等しく衆生済度す (傍線部)。すなわち、浄土で滅度に至って衆生済度のために還来穢国する相が、阿弥陀仏の具体相 以上のように、釈尊・法然・還相の菩薩の三者は阿弥陀仏と等しい存在となり、名号の伝達者とな 往相廻向の行信を得た凡夫の真実証が滅度から一如までの転釈で示され、その結びに

る。親鸞の著述の中で応化身が光であらわされる意義は、弥陀との等質性にある。

である阿弥陀仏または名号である。その点に関しては、次節で「心光」を考察する際に確認する。 ただし、親鸞は応化身を中心に衆生済度を語っているわけではない。あくまで、救いの中心は報身

## 第三節 親鸞の心光観

### 界一項 阿弥陀仏の心

弥陀仏から廻向される信心の異名が「心光摂護の一心 45」と呼ばれ、また獲信者が現生で得る十益の と深く関わっている。そこで、本項では至心をめぐって親鸞独自の心光観を論じてみたい。 である。結論を先取りすれば、「心光」は信心の内容である三心(至心・信楽・欲生)の中でも至心 一つとして「心光常護の益⁴」が挙げられている。ここから「心光」が信心と関連することは明らか 親鸞の著述における「心光」の用例は、善導または法然に比べれば多い。特に「信文類」では、阿

「仏心光」とまふすは、無碍光仏の御こゝろとまふすなり。「常照是人」といふは、「常」はつね

『一念多念文意』では、『観念法門』所説の「彼仏心光常照是人、摂護不捨」が次のように釈され

慧光仏の御こゝろにおさめまもりて、心光のうちに、ときとしてすてたまはずとしらしめむとま まもりたまへば、弥陀仏おば不断光仏とまふすなり。……「不捨」といふは、信心のひとを、智 てず、ひまなく真実信心のひとおばつねにてらしまもりたまふなり。かの仏心につねにひまなく なること、ひまなくたえずといふなり。「照」はてらすといふ。ときをきらはず、ところをへだ

ふす御のりなり。47

弥陀仏の心と釈されている点である。「心光」を字面通り釈せば、「心の光」あるいは「心が放つ光」 となりそうだが、親鸞が主眼を置いているのは「光」ではなく「心」であるもの は真実信心を得た人を常に照護または摂護して捨てないという。ここで注目したいのは、仏心光が阿 すなわち、心光とは「無碍光仏の御こゝろ」「智慧光仏の御こゝろ」(傍線部)であり、その仏心

本は略本の後に撰述されているため、親鸞が注意を払って「仏心光」を「仏心」と書き直したことが におさめとりたまふ」とあるのに対して、広本では「仏心のおさめとりたまふ」となっている 4º。広 同様の釈は『尊号真像銘文』にも確認できる。同書には略本と広本があって、略本では「仏心光

おける本願成就文の釈に示されている。 それでは、親鸞にとって阿弥陀仏の心とは一体何なのだろうか。その答えは、『一念多念文意』に

「至心廻向」といふは、「至心」は真実といふことばなり、真実は阿弥陀如来の御こゝろなり。

て衆生に廻向されると述べられている。つまり、親鸞にとって阿弥陀仏の心とは真実(さとり)であ 傍線部から、至心=真実=阿弥陀仏の心と読み取れる。また、波線部では至心は本願の名号をもっ

り、それは名号として廻向される。

て説明している。 また、同書において親鸞は煩悩を抱える凡夫が阿弥陀仏の心に摂取されることを、二河譬を用い

づゝあゆみゆけば、無碍光仏のひかりの御こゝろにおさめとりたまふがゆへに……!! 水火二河のたとえにあらわれたり。かゝるあさましきわれら、願力の白道を一分二分やうやう ねたむこゝろおほくひまなくして、臨終の一念にいたるまで、とゞまらず、きえず、たえずと、 「凡夫」といふは、無明煩悩われらがみにみちみちて、欲もおほく、いかり、はらだち、そねみ、

摂め取られる。ここでは、衆生の「無明煩悩」と「無碍光仏のひかりの御こゝろ」とが対照的に示さ れている。なお、「無碍光仏のひかりの御こゝろ」が心光を意味していることはいうまでもない。 けなければならない凡夫が、本願力の白道を少しずつ歩み行けば「無碍光仏のひかりの御こゝろ」に すなわち、水火の二河の内側にあって、臨終の一念に至るまで「無明煩悩」に苛まれながら生き続

衆生の無明煩悩と阿弥陀仏の心を対置させる文として想起されるのが、「信文類」至心釈における

以下の文である。

172

如来の至心を以て、諸有の一切煩悩悪業邪智の群生海に回施したまへり。則ち是れ利他の真心を ざること無し。 仮諂偽にして真実の心無し。是を以て如来一切苦悩の衆生海を悲憫して、不可思議兆載永劫に於 いて、菩薩の行を行じたまふし時、三業の所修、一念一刹那も清浄ならざること無し、真心なら ……一切の群生海、無始より已来た乃至今日今時に至るまで、穢悪汚染にして清浄の心無し、虚 如来清浄の真心を以て、円融無碍不可思議不可称不可説の至徳を成就 したまへり。

彰す、故に疑蓋雑はること無し。是の至心は則ち是れ至徳の尊号を其の体と為るなり。

不可称不可説の至徳を成就した。そして、如来の至心(清浄心・真実心)は煩悩悪業邪智の衆生に廻 の廻向の御名なれば、 向される。ただし、至心は名号を体とするため、至心のままではなく至徳の名号として廻向されるw を覩見した法蔵菩薩が憐れんで、清浄心・真実心をもって兆載永劫の修行を積み、円融無碍不可思議 『正像末和讃』「愚禿悲歎述懐讃」に「無慚無愧のこの身にて、まことのこゝろはなけれども、 すなわち、はかり知れない昔から今日に至るまで、衆生には清浄心もなく真実心もなかった。 功徳は十方にみちたまふ 55」と詠われているのは、先の至心釈の意をよくあら 。それ

浄心)ひいては真実(さとり)そのものである。その至心は名号として衆生に廻向される。 「心光」を光ではなく「心」と捉えるのは、真実心がなく無明煩悩に覆われた衆生に対照または対応 以上のように、親鸞は「心光」を阿弥陀仏の心と解している。阿弥陀仏の心とは至心(真実心・清 親鸞が

### 第二項 親鸞の聖衆観

だし、前項で指摘したように、親鸞にとって心光つまり阿弥陀仏の真実心は名号として廻向される。 衆観について論じたい。 それと同様に、聖衆の影護は光明から名号の用きへと捉え直される。以下では、そういった親鸞の聖 無数の阿弥陀ましまして、化仏おのおのことごとく、真実信心をまもるなりょ」と詠われている。 は親鸞の著述にも確認できる。例えば、『浄土和讃』「現世利益和讃」では「無碍光仏のひかりには、 善導は「心光」を聖衆による影護と解していた(第三章第二節第三項参照)。それと近似した思想

『尊号真像銘文』では、 信ずる也。「皆見」といふは、化仏・菩薩をみむとおもふ人はみなみたてまつる也。「化仏菩薩」 「能念皆見化仏菩薩」とまふすは、「能念」はよく名号を念ずと也、よく念ずとまふすはふかく 弥陀の化仏、 法然に対する讃(隆寛作)を釈する中で次のように述べられる。 観音・勢至等の聖衆なり。57

想念仏を勧めるかのような内容が述べられている。しかし、波線部を見ると「名号を念ず」とあるた 傍線部では化仏・菩薩などの聖衆に言及されており、「みむとおもふ人はみなみたてまつる」と観

め、化仏・菩薩を見ることは名号を念ずる利益として捉え直されている。こういった見方は、法然が

すべての功徳を名号に含ませる姿勢を踏襲したものといえる。

また、 同様の思想が『唯信鈔文意』にも確認できる。同書では、『五会法事讃』の文を釈して次の

ように述べられる。

ころをへだてず、真実信心をえたるひとにそひたまひてまもりたまふゆへに、みづからとまふす 無数の化仏・無数の化観音・化大勢至等の無量無数の聖衆みづからつねに、ときをきらはず、 観音とあらわれ、勢至としめす。……「自来迎」といふは、「自」はみづからといふなり。 受して憶念すれば、観音・勢至はかならずかげのかたちにそえるがごとくなり。この無碍光仏は 「観音勢至自来迎」といふは、南無阿弥陀仏は智慧の名号なれば、この不可思議光仏の御なを信

化仏・化菩薩などが時処を選ばず影護するという。また、観音・勢至は阿弥陀仏の化身とも見なされ ている。ここでは、名号または阿弥陀仏の用きの上に聖衆の影護が成立している。換言するならば、 すなわち、「智慧の名号」を信受して憶念すれば、その 「真実信心」を得た者を観音・勢至菩薩

なり。58

聖衆の存在は名号・阿弥陀仏に統摂されている500

さらに、阿弥陀仏が統摂する範囲は諸仏にまで及ぶ。先の文の前では以下のように述べられてい

る。

5

まふなり。一切諸仏の智慧をあつめたまへる御かたちなり。 ……無碍光仏の御かたちは、 智慧のひかりにてましますゆへに、この仏の智願海にすゝめいれた 光明は智慧なりとしるべしとなり。

Q

自の解釈といえよう。 ある。しかし、同書には諸仏を阿弥陀仏に統摂させる旨は記されていない Go ゆえに、これは親鸞独 という。つまり、 の語を出すのは、参照元の『唯信鈔』(聖覚著)が第十七願(諸仏称名の願)に言及しているからで 阿弥陀仏のかたちは 諸仏の智慧は阿弥陀仏の智慧に集約されることになる。そもそも、親鸞が「諸仏」 「智慧のひかり」であり、それは「一切諸仏の智慧」を集めたかたちである

また「智慧のひかり」とは、弥陀を中心に据えながら、諸仏・聖衆の存在をも含めた表現といえる。 以上のように、親鸞は観音・勢至を含む聖衆ひいては諸仏を名号・阿弥陀仏に続摂させている。

## 第四節 隆寛・明恵との比較

## 第一項 隆寛の光明思想

隆寛は、 法然から『選択集』を伝授されながらも、天台沙門の地位を保持するという特殊な立場

受けていたのであろう。」というのが、先行研究による隆寛の位置付けである。とはいうものの、親 鸞は隆寛の著述である『一念多念分別事』や『自力他力事』、『後世物語聞書』(ただし、隆寛の弟子 にいた ౣ。ゆえに、「実際は法然聖人の門弟というよりは、よき理解者として、客分のような扱いを の聞書とされる)を度々書写して門弟に贈ったり、『一念多念分別事』を注釈して『一念多念文意』

を著したりしていることから、隆寛の思想に影響を受けていたことは間違いないぷ

おこない、両者の共通点と相違点を指摘する。 の種別」をキーワードにして隆寛の光明思想の特徴を論じる。その際に、親鸞の光明思想との比較も それでは、隆寛は光明をどのように理解していたのだろうか。以下、「名号」「身光」「智慧」「光明

体が一つであるといったことを明確には述べていない。そのため、親鸞が隆寛の思想を引き継いでい るのかどうかを判断することは難しい。しかし、名号を光明と同程度に重要視している点は共通して には「光明は便ち名号の用なり」とか「光明と名号とは其の体是れ一なり」と述べられ、光明は名号 隆寛の光明思想の特徴は、光明と名号を重ねて解釈している点である。すなわち、『弥陀本願義』 両者の体は一つと解されている。一方、親鸞は光明が名号の用きであるとか、両者の

経』を引いて「無量寿仏に八万四千の相有り。 隆寛は光明を基本的に身光と見なす。 先に引用した『弥陀本願義』の二文の直後では、 一々の相に各八万四千の随形好有り。 一々の好に復た

光明もまた身光と解されているといえよう。弥陀の光明に関して心光には言及せず、身光で取り切る こでは「凡そ弥陀如来は名号・相好・光明、乃至地上・地下の一切荘厳等、偏に求念する者に施さむ が為に成就する所なり 65」と述べられており、「相好」と「光明」が並記されていることから、その ある光明は、 八万四千の光明有り。 『観経』に基づく身光と見なされている。同様の解釈は『散善義問答』にもあって、そ 一々の光明遍く十方世界を照らす」と述べている。したがって、名号の用きで

姿勢は親鸞と異なる。

それ以上の解釈の展開は見られない。すなわち、親鸞のように智慧 を参考にして光明を智慧と解する点は親鸞と共通している。ただし、先の二文は引用されるのみで、 に必ず消除す。 (『具三心義』) とか、「彼の土の光明は如来の智慧の報より起これり。 しかし一方で、隆寛は光明を智慧とも捉える。 『論註』を引いて「仏の光明は是れ智慧の相なり "」 光明は慧に非ずして、能く慧の用と為す。『」(『弥陀本願義』)と述べている。 (光明) を二種法身説と関連させ 之に触るれば、 無明の黒闇終

について問答を設け、 『弥陀本願義』では、第十二願の光明と第三十三願(隆寛によれば光触身柔軟の願)の光明との区別 最後に、隆寛の光明思想として押さえておきたい点は、光の種別をおこなっていることである。 その答えを次のように述べている。

るような趣旨は述べられていない。

答ふ、若し仏身に約すれば、 本願所成の光明其の体全く異無し。所化の機に約すれば、 上は遍照

の常光なり。今は摂取の光なり。68

といえる。 光明を常光と神通光 第十二願の光明は 分け方である。一方、 すなわち、 弥陀の仏身に約すれば、本願所成として二光の体は一つであるが、衆生の側からすれば、 「遍照の常光」、第三十三願の光明は「摂取の光」に区別できるという 60。 法然は (摂取光) とに区別していたが、 親鸞は光明の種別については言及していない。 隆寛による光の種別は、法然のそれと近似した かかる点も隆寛と親鸞の相違点

以上、「名号」「身光」「智慧」「光明の種別」をキーワードにして隆寛の光明思想を論じた。

## 第二項 隆寛の至誠心釈

所説の至誠心を真実心と捉え、それを阿弥陀仏の側に求める。また、親鸞は弥陀の真実心を心光と解 している(本章第三節第一項参照)。本項では、隆寛の至誠心釈を考察することによって、親鸞の真 隆寛と親鸞の間で最も近似した思想は、真実心に対する見方である。すなわち、両者は

上品上生者が発す三種の心(至誠心・深心・廻向発願心)の一つである。これを釈した『観経疏』で まずは、隆寛が真実心と見なす至誠心とは何かを確認しておく。 至誠心とは『観経』 で説かれる

(心光)

理解の独自性を浮き彫りにしたい。

作すべきことを明さむと欲す」と述べられていることから、善導は至誠心を衆生が発すべき真実心と は、「「至」とは真なり、「誠」とは実なり。一切衆生の身口意業所修の解行、必ず須らく真実の中に

ところが、隆寛の至誠心釈は真実心を衆生ではなく阿弥陀仏の側に求める。『具三心義』では、真

実心と名づける所以が次のように述べられる。

解している。

凡夫の心を以て真実と為すにはあらず。弥陀の願を以て真実と為す。真実の願に帰する心なるが

70

故に、所帰の願に約して真実心と名づく。

ぶとする。同様の内容は『散善義問答』にも確認できる。 すなわち、真実とは凡夫の心ではなく、 弥陀の願を指す。 所帰の願が真実だからこそ真実心と呼

に名づけて真実と為す。71 本願真実なるが故に之に帰する心を名づけて真実と為す。本願所成の真実の土を望む心なるが故

た真実なる土(浄土)を望む心を真実とする。 すなわち、本願が真実であるから、本願に帰する心を真実とする。また、本願によって成就され

必ず須らく真実心の中に作すべきことを明かさむと欲す」(当面)とあるのを、「……必ず真実心の中 に作したまへるを須ゐむことを明かさむと欲す」と読んでいる 72。これは至誠心(真実心)が衆生の 他方、親鸞は「信文類」至誠心釈において、「散善義」所説の「一切衆生の身口意業所修の解行、

心ではなく、阿弥陀仏の心であることを前提にした読み方である。

また、『尊号真像銘文』において第十八願文の「至心」を釈して、 「至心」は真実とまふすなり、真実とまふすは如来の御ちかいの真実なるを至心と申すなり。

煩

悩具足の衆生は、もとより真実の心なし、清浄の心なし、濁悪邪見のゆへなり。73

と述べているように、凡夫の心ではなく、弥陀の誓願を真実とする点は隆寛と共通しているマセー 願真実なるが故に、能帰の心を真実心と名づくるなり アラ」 と述べるように、真実心を衆生の側 しかし、隆寛は衆生のもつ真実心を完全に否定したわけではない。『具三心義』において「所帰の

の心)に引き寄せている面も確認できる。

されている。 後さえも真実心を衆生の側に属させない。こういった親鸞と隆寛の相違は、先行研究においても指摘 の真実を否定する立場に立ちながら、その真実があり得るとする方向にむかっている 71」と述べてい りがたし、虚仮不実のわが身にて、清浄の心もさらになし 76」と詠うように、本願の教えに帰入した 一方、親鸞は『正像末和讃』「愚禿悲歎述懐讃」において「浄土真宗に帰すれども、真実の心はあ 色井秀譲は「親鸞では凡夫の側の真実を認めないゆきかたを貫いているが、 隆寛は凡夫

ならば、真実の有無という点で、阿弥陀仏の心と衆生の心とのコントラストを際立たせているのが親 このように、 衆生の側に真実性を認めない点は、 隆寛よりも親鸞の方が強いといえる。 換言する

#### 第三項 明恵の心光観

上げて、「明恵が浄念の有無によって摂不摂を論じるのに対し、親鸞は本願力回向の信心と自力の執 る点は、本研究において大いに参考になる。 心によって摂不摂を論じている」と述べる 7º。 浄念と信心の対比によって両者の心光観の相違を論じ の論難が重要な契機となったと指摘する。そして、明恵と親鸞の心光観をめぐる摂不摂の問題を取 ついては井上善幸による先行研究 %がある。氏は、親鸞における「摂取心光」の思想的展開には明恵 明恵が法然の示寂した直後に『摧邪輪』を著して『選択集』を批判したことは、よく知られてい 本項で取り上げるのは、その批判の中でも法然の光明思想について言及した部分である。これに

清浄心とも解していたからである(本章第三節第一項参照)。併せて、浄念と清浄心は「浄」が共通 項となるため、比較対照し易い。以下では、まず明恵の批判する内容および心光観を確認し、 で明恵と親鸞の心光観を比較する。 しかし、筆者は信心ではなく「清浄心」に注目してみたい。なぜなら、親鸞は心光を阿弥陀仏の

明恵が法然の光明思想に対して批判するポイントは、身光と心光の区別を曖昧にしている点であ

8 2 1

る。『選択集』摂取章の冒頭には、「弥陀の光明余行の者を照らさず、唯だ念仏の行者を摂取する文 80」

と掲げられており、これについて『摧邪輪』は次のように論難している。

汝の『集』に此等の文を出だして、身光をして十方衆生に照らさざらしめ、亦た身心二光を分け

ず。若し汝の所解のごときは、弥陀如来をして大悲不遍の過有らしむ。81

行き届かないという過失ではないか、と述べている。明恵がこのように批判するのは、自身が身心二 余行の者を照らさず」とあって、光照されない者を想定している。それは弥陀の大悲があらゆる者に すなわち、弥陀は身光によってあらゆる衆生を照らすにも関わらず、『選択集』には 「弥陀の光明

光に関して「照」と「摂」の区別を明確化しているからである。 阿弥陀仏に二光有り。 一には身光、二には心光なり。〈常途には「身光」「智光」と曰ふ〉。身光

に、専念の人は身心二光の照触を蒙る。雑業の人は唯だ身光の照触を蒙るなり。

すなわち、

弥陀の光明には身光と心光(智光)の二種がある。

されるのに対し、雑業の人は身光にしか照らされない。

そして、明恵は心光を詳しく解説する。

今言ふ所の心光とは、『荘厳論』に云はく、

「能取及び所取、此の二は唯だ心光なり。

食光及び信

光であり、心光とは専念する人を照摂する光である。したがって、専念の人は身心二光によって照ら は遍く十方世界の衆生を照らす。……心光は専念の人を照摂す。雑業を摂せず。此の釈に准ずる 身光とはすべての衆生を遍く照らす

是れ無縁の慈なり。83 は、是れ慈悲なり。慈に三種有り。 しと。 其の所受・所思・所触に随ひて、諸法を観察し、或いは復た随念仏等を修習すること有るがごと 光の二光に二体無し」と。『瑜伽論』に三種の光明を出だす中、「法光明と云ふは、謂はく、一の、 の光なり。観察諸法は是れ智光なり。修念仏等は是れ念光なり。 此に准じて之を言へば、心光の義多種なり。貪等は是れ煩悩の光なり。信等は是れ善法 一には衆生縁、二には法縁、三には無縁なり。今言ふ所は、 准知するに、今言ふ所の心光と

見なし、『論註』所説の三縁(衆生縁・法縁・無縁)のうちの「無縁の慈」とする。 の光)、または法光明 ここでは『大乗荘厳経論』 (智光・念光) と多義的に解釈している。 と『瑜伽師地論』に依りながら、心光を貪光(煩悩の光)・信光 しかし結局のところ、心光を慈悲と (善法

「浄念」の有無によって決まるという。さらに、明恵はこの「感」 「浄念」を「念心」という語にも 如来の無縁の慈、 また心光(無縁の慈)による摂不摂については「心光の摂取は、衆生の感無きは至らず。4」とか 衆生の浄念に応じるを、名づけて摂取と為 85」と述べて、衆生の側の

担言している

ときが故に、此も亦た是くのごとし。衆生の念心の水清ければ、 の心に無くして、 何が故ぞ如来の心光、浄念に応ずるや。彼の念力法、是くのごとくなるが故に。其れ猶ほ、 水清ければ影現じ、水濁れば影昏きがごとし。何を以ての故に。 如来の心光影現す。 法、 感応の義は

此に准じて知るべし。※

の清濁によるとしている。これと同じ内容は別の仕方でも説明される。 水が清ければ月影が水面に映るように、如来の心光に感応するか否かは、衆生の「念心」

らざるが故に、摂すべき法に非ず。87 冷を摂せざるは、同性ならざるが故に、摂すべき法に非ず。心光が無念を摂せざるは、同念にあ 故に。心光が念心を摂するは、同じく是れ念性なるが故に。 弥陀の心光は日月のごとし。行者の念心は熱冷のごとし。 日が熱を摂するは、同じく熱性なるが 月の喩へも亦た是くのごとし。 日が

同様に、心光が念心を摂するのは衆生の側に念性があるからと述べる。 すなわち、太陽が熱性のものを摂するのは、 その摂せられるものが日光と同じ性質だからである。

このように、明恵は心光を「無縁の慈」としつつも、衆生の念心に清浄性や弥陀との同質性を求め

心の光、常に是の人を照らし摂護して捨てたまはず。」の文が引かれた後に、『観経疏』「序分義」か の文が引かれる。つまり、「仏心の光」が「清浄の光明」に換言されている。 ら「心歓喜得忍と言ふは、 証拠に、 一

大 「信文類」真仏弟子釈では『観念法門』から「但だ阿弥陀仏を専念する衆生有りて、彼の仏 衆生に清浄性を求めず、阿弥陀仏の心光にのみ清浄性を求めるのが親鸞の立場である。 此は阿弥陀仏国の清浄の光明、忽ちに眼前に現ぜむ、 衆生は臨終の一念に及 何ぞ踊躍に勝えむ。」 その

ぶまで清浄心をもち得ない存在であり、そのような衆生に対して阿弥陀仏が清浄心を名号として廻向 する(本章第三節第一項参照)。

とし、心光を弥陀の清浄心と捉える。明恵が身心二光の区別にこだわるのは、心光を「光」の問題と はその浄心の有無によって決まると解する。一方、親鸞の場合、もとより衆生は清浄心をもち得ない しているからである。対して、親鸞がその区別に言及しないのは、心光を「心」の問題と捉えている 以上のように、明恵は衆生が浄心(清浄なる念心)を発起できると認識しており、心光の摂不摂

か曖昧になる恐れがある。 側面である。。とすれば、本項で論じた内容と信心を取り上げた井上論文との違いがどこにあるの なお、筆者が注目した清浄心は弥陀の至心に相当し、それは三心即一心の観点から見れば信心の

鸞の心光観の相違点を井上論文よりも明確化した点にあることを強調しておきたい。 そこで、本項の意義は、信心の一側面である清浄心(至心)に注目することによって、明恵と親

#### おわりに

本章では親鸞の光明思想について論じた。以下、ここで明らかになったことを記す。

同義になっている。そして「威神」とは「本願力」を指していることから、親鸞において光明・名号 「真仏土文類」と「行文類」の『無量寿経』引文を見ると、光明と名号は「威神」を媒介にして

は本願力の点で同義と捉えられている。

こういった涅槃の捉え方は、『唯信鈔文意』において阿弥陀仏の仏身論として法性法身と方便法身の る概念と受け止められている。そして、衆生はその涅槃を眼見するのではなく、名号として聞見する。 また親鸞にとって涅槃(真仏土)は有相と相即関係にあって、衆生に対して積極的に関わってく

二性格(二種法身)を見る点と軌を一にする。

そのことは親鸞の心光観・聖衆観を見ても明らかである。親鸞は心光を「無碍光仏の御こゝろ」と解 その点において、「智慧光」で表象される応化身は阿弥陀仏と同じ構造を有する。9。 つまり、名号法 れる。また、真実信心を得た者の利益、すなわち観音・勢至を始めとした化仏・菩薩の影護は、すべ えられる。ただし、親鸞は衆生済度を語る際には応化身ではなく、名号・阿弥陀仏を中心に据える。 を伝達する存在となる。親鸞が法然を智慧光より示現したと和讃で詠う意義は、かかる点にあると考 て名号もしくは阿弥陀仏の用きに統摂される。 し、それを真実心・清浄心ひいては真実(さとり)と捉えている。そして、真実は名号として廻向さ さらに、親鸞は 『論註』を参考にして、弥陀仏・智慧・光明の三者に二種法身の構造を与える。

本章の最後に、

親鸞の心光観との比較に主眼を置いて、隆寛の光明思想と至誠心釈、

それから明

恵の心光観を論じた。 にそれを認めない。あくまで真実心は名号として廻向される。その意味では、親鸞の方が隆寛よりも と共通する。 しかし、隆寛が真実心を衆生の側に引き寄せる場合があるのに対して、親鸞は衆生の側 隆寛は心光の語を使用しないものの、真実心を阿弥陀仏の側に置くことは親鸞

衆生対阿弥陀仏のコントラストが強い。

を「光」の問題と解するからである。 をもち得ないとし、心光を阿弥陀仏の清浄心と捉える。明恵が身心二光の区別にこだわるのは、心光 は衆生の清浄なる念心(浄心)の有無によると理解している。対して、親鸞はもとより衆生は清浄心 は真実(さとり)そのものと捉えているからである。 その内実は両者の間で異なっている。 方、明恵と親鸞の心光観を比較する際は、浄心と清浄心を対象とした。明恵は、心光の摂不摂 親鸞がその区別に言及しないのは、 したがって、同じ「心光」の語を使用していて 心光を「心」の問題ひいて

註

『浄真全』二、一五八頁。

この引文では 「声」にも「ミナ」と右訓が付されている。

五五頁。

『浄真全』 『浄真全』 浄真全』 五六頁。 五五頁。 五六頁。

『浄真全』 「浄真全」 五頁。 五頁。

『浄真全』 浄真全』 一六頁。 六頁。

『浄真全』

六八六頁上。

『浄真全』 三二頁。

14 また、「正信念仏偈」には「光明・名号顕因縁、 『浄真全』 四九頁。光号因縁の光明解釈については、第五章第二節第一項で論じる。 開入本願大智海」(『浄真全』二、六三頁)とあっ

『浄真全』二、 光明・名号・本願が並記されている。 六一八頁上。

一五五頁。 五九頁。

六一頁。

『大正蔵』

四六五頁下。

22 十住の菩薩とは、『涅槃経』では第十地(法雲地)の菩薩を指す。 『浄真全』二、一六九頁。

28 山邊習學・赤沼智善『教行信証講義 真仏土の巻・化身土の巻』(法藏館、一九五一年、一一四五 頁)、星野元豊『講解 教行信証 証の巻
真仏土の巻』(法藏館、 一九九四年、一五〇二~一五〇三

行信証』 頁)参照。ただし、岡亮二の場合、十住の菩薩をあくまで「最高位の菩薩」と解釈する(同氏『『教 |口述 50 講─親鸞のこころをたずねて─第五巻 真仏土の巻』(教育新潮社、二○○七年、|

視されている証左であろう。 24 『浄土和讃』「讃阿弥陀仏偈和讃」において「光明てらしたへざれば、不断光仏となづけたり、聞 光力のゆへなれば、心不断にて往生す」(『浄真全』二、三四一頁上)と詠われるのも、「聞」が重要

七三~一七四頁参照)。

『浄真全』二、七〇四頁下。 『浄真全』二、 一四八頁。

『浄真全』二、七〇二~七〇四頁下。『浄真全』二、一四三頁。

照)。 **曇鸞の場合でも「光明」と「智慧の相」** に関して同様のことを述べた(第三章第一 項参

『浄真全』二、六七四頁。

31 この入れ替わりについては、 従来、『唯信鈔文意』に沿わせて解釈されている。 例えば、 梯實圓は

知れない」と述べる(同氏『一念多念文意講讃』永田文昌堂、一九九八年、三七二頁参照)。 「智慧はひかりのかたちなり」というのは、 あるいは「光は智慧のかたちなり」の意味であるかも

『浄真全』二、七○二~七○四頁下。

33 『浄真全』二、一〇頁下。

〒 真宗において、阿弥陀仏の応身としての釈尊は、古来「融本の釈迦」や「融本の応身」と呼ばれ年報』五三、一九八七年)、二九一頁参照。 34 信楽峻麿「親鸞における釈迦仏と弥陀仏―『無量寿経』を真実教とする根拠―」(『日本仏教学会

兆、真実性の証明などの意も含まれていると考えられる。 ® もちろん、大乗経典や浄土経典の光明思想で見てきたように、 釈尊の放光には奇瑞相や説法の前

『浄真全』二、四五五頁上。

『浄真全』二、四六一頁上。 『浄真全』二、四五八頁上。

『高僧和讃』「源空讃」には「阿弥陀如来化してこそ、本師源空としめしけれ、化縁すでにつきぬ 浄土にかへりたまひにき」(『浄真全』二、四六三頁上)とある。

『浄土和讃』「勢至讃」には、法然の本地を勢至菩薩とする文言がある(『浄真全』二、三九九頁

『浄真全』二、一四一~一四二頁。『浄真全』二、一四一頁。

六七頁。

ただし、「化身土文類」には「仏心の光明」(『浄真全』二、一九八頁)という用例もある。 六六六~六六七頁。

『浄真全』二、六三〇頁上・下。

® この点は、殿内恒『『尊号真像銘文』の講述』(永田文昌堂、二〇二一年)、一九六頁の註(3)よ

『浄真全』二、六六二頁。 『浄真全』二、六七六~六七七頁。

り示唆を得た。

『浄真全』二、八〇~八一頁。

ष्य 至心釈の当該文について、玉木興慈は阿弥陀仏の「利他の真心」に注意しながら、「他」としての 証』「信巻」三一問答における回施に関する研究ノート―阿弥陀仏は何を回施するのか―」(『真宗 衆生に対して、至心が至心として回施されるのではなく、名号として回施されると述べる。『教行信

55 『浄真全』二、五一九頁上。 学』一四一・一四二、二〇二〇年)、一四〇頁参照。

☞ 『浄真全』二、三九三頁上。ちなみに、高田専修寺本(国宝本)には「無碍光仏のひかりには、 無数の阿弥陀ましまして、化仏おのおの無数の、光明無量無辺なり」(同、三九三頁中)とあって、 こちらの方が光明の用きがより強調されている。

- 『浄真全』二、六三七頁上。
- 『浄真全』二、六八六~六八七頁上。
- とく、真実信心をまもるなり」の和讃も、化仏を阿弥陀仏に統摂させたものといえよう。 本項の冒頭で引用した「無碍光仏のひかりには、無数の阿弥陀ましまして、化仏おのおのことご
- 。 『浄真全』二、六八六頁上。
- 『浄真全』二、一〇八六~一〇八七頁。
- © 隆寛の著述『極楽浄土宗義』には、「日本国天台山首楞厳院戒心谷権律師隆寛」(『隆寛遺文集』二
- 九頁下)と署名されており、天台宗と訣別していなかったことが読み取れる。
- ः ただし、『一念多念文意』は『一念多念分別事』の単なる注釈書ではなく、一九九八年)、二頁参照。 ® 梯實圓「隆寛律師と親鸞聖人―法然教学から『教行信証』へ(その二)—」(『行信学報』一一、
- が見られる。 親鸞独自の教学的展開

『隆寬遺文集』九頁上。 『隆寛遺文集』五〇頁上。

『隆寛遺文集』一一三頁上。 『隆寛遺文集』一一二頁下。

® 当該文の典拠として、『観経』所説の 所説の「唯有念仏蒙光摂、当知本願最為強」の文が引かれている。 「光明遍照十方世界、念仏衆生摂取不捨」と、 『往生礼讃

71 『隆寛遺文集』四七頁下。

72 『浄真全』二、七一頁。

『浄真全』二、六〇三~六〇四頁上。

74 隆寛が凡夫の側に真実を求めないのは、『論註』所説の「人天の諸善、人天の果報、若しは因、 る。これらの文は『教行証文類』にも引用されていることから、かかる点にも隆寛と親鸞の間での共 に信想軽毛と名づけ、亦たは仮名と曰ひ……」(『浄真全』一、六二五頁)の文に依っているからであ しは皆是れ顚倒、 皆是れ虚偽なり」(『浄真全』一、四五五頁)の文や、『安楽集』所説の「凡夫は現

™『隆寛遺文集』一一頁上。通点が確認できる。

76 『浄真全』二、五一七頁上。

指摘している。 の真実心とし、 色井秀譲「隆寛律師における善導至誠心釈の理解」(『天台学報』一七、一九七五年)、二八頁。 梯實圓『一念多念文意講讃』(永田文昌堂、一九九八年、七九頁)では、「親鸞聖人は至心を如来 その至心を疑いなく信受する心を信楽といわれた」と述べて、至心と信楽の相違点を

79 井上前掲論文、三二四頁参照。 78 井上善幸「親鸞の「摂取心光」 理解について」(『真宗学』一一一・一一二、二〇〇五年)。

。『浄真全』一、一二八四頁。

『鎌倉旧仏教』三七〇頁上。

∞ 『鎌倉旧仏教』三六五頁下~三六六頁上。

「鎌倉旧: 三六七頁下。

20 [仏教] 三六八頁上。 三六七頁上。

87 『鎌倉旧仏教』 **鎌倉旧仏教』** 三六九頁下。 三六八頁上。

『浄真全』二、 『浄真全』二、 一〇二頁。 一〇一頁。

88

心・信楽・欲生の三心が「真実の信心」に摂まっている。 真心と名づく。金剛の真心、是れを真実の信心と名づく」(『浄真全』二、九〇頁)と述べられ、 意惟れ一なり。何を以ての故に。三心已に疑蓋雑はること無し、故に真実の一心なり。是れを金剛の 「信文類」三一問答・法義釈には、「信に知んぬ、至心・信楽・欲生、其の言異なりと雖も、

º1 ただし、曇鸞の「応化身の光」は浄士の菩薩(方便法身)が一如(法性法身)と相即関係にある 種法身説が適用されているため、三身ないし四身説が前提になっていると考えられる。 という意味で二身説で語られている。一方、親鸞のいう「応化身の光」は、阿弥陀仏つまり報身に二

其の

# 第五章 親鸞没後の光

―「調熟の光明」の成立過程をめぐって―親鸞没後の光明解釈

#### はじめに

熟の光明」と「摂取の光明」に分け、前者に身光(色光)'を、後者に心光を配当する。 序論第二節第一項でも述べたが、真宗(主に本願寺派)の伝統的解釈では、阿弥陀仏の光明を「調

生じたのだろうか。実は、そこには本願寺第三代覚如と江戸宗学における光明解釈が大きく関与して 例はない。さらに、 しかしながら、親鸞の著述には「摂取の光明」に該当するものはあるものの、「調熟の光明」 親鸞は身心二光の区別にも言及しない。それでは、なぜ先のような伝統的解釈が の用

心二光の区別を通して、「調熟の光明」がどのように成立したのかを明らかにする。この作業によっ て、真宗教学史の上で親鸞の光明思想がどのように展開したのか、その一端を素描してみたい。 本章では、 覚如 ・存覚・蓮如の光明解釈、 それから江戸宗学における光号因縁釈・五重義相 · 身

存覚に関しては身心二光の区別に言及しているため、蓮如の場合は覚如の光明解釈との比較のために、 なお、存覚・蓮如の光明解釈については、直接的には「調熟の光明」の成立背景に関わらないが、

## 第一節 覚如・存覚・蓮如の光明解釈

## 第一項 覚如の光明解釈

覚如は 「光明の縁」という独特な表現を用いる。その具体例として、以下に『口伝鈔』第二条の文

得生の定聚のくらゐに住す。……しかれば、往生の信心のさだまることはわれらが智分にあらず、 されて、無明沈没の煩惑漸々にとらけて、涅槃の真因たる信心の根芽わづかにきざすとき、報土 因たる名号の因をうべからず。いふこゝろは、十方世界を照曜する無碍光遍照の明朗なるにてら の疑惑を生ぜざることは、光明の縁にあふゆへなり。もし光明の縁もよをさずは、 宿善開発する機のしるしには、善知識にあふて開悟せらるゝとき、一念疑惑を生ぜざるなり。そ 報土往生の真

まず一つ目の「光明の縁」は、宿善および善知識と関連付けられている。すなわち、衆生にとっ 右で傍線を引いた三つの「光明の縁」に関して、以下三段落にわたって説明する。

光明の縁にもよをしそだてられて名号信知の報土の因をうと、しるべしとなり。2

知識・「光明の縁」が重層的に解釈されている。 とであり、その無疑の状態になったのは ての宿善開発の証拠(しるし)とは、善知識に遇って開悟せしめられる際に少しも疑惑を生じないこ 「光明の縁」に遇ったことに由来する。ここでは、宿善・善

る思想は や「涅槃の真因たる信心」に対して、光明は「縁」と規定されている。名号・光明を因縁と関連させ 二つ目の「光明の縁」は、因に対する縁と捉えられている。すなわち、「報土往生の真因たる名号」 『往生礼讃』3や『三部経大意』4にも確認できるが、直接的な典拠は『教行証文類』「行文

類」所説の光号因縁と考えられる。なお、光号因縁に関しては次節第一項にて再説する

第に融解させ獲信へと導き育てる、と覚如は理解している。もちろん、これら三つの性格はそれぞれ が関連し合っており完全に分けられるものではないが、論述の便宜上、いまは三つに区分した。 らけて」とか「光明の縁にもよをしそだてられて」と述べるように、「光明の縁」は衆生の無明を次 また、「光明の縁」という語は『執持鈔』第四条にも使用される。 三つ目の「光明の縁」とは、衆生を獲信に至るまで育成する光を指す。「無明沈没の煩惑漸々にと

て、光明の縁にきざされて名号の因をうといふなり。5 号執持すること、さらに自力にあらず、ひとへに光明にもよほさるゝによりてなり。これにより ざすとき、まさしく報土にむまるべき第十八の念仏往生の願因の名号をきくなり。しかれば、名 て、あまねく無碍のひかりをもて十方微塵世界をてらしたまひて、衆生の煩悩悪業を長時にてら なからん」とちかひたまへり。これすなはち念仏の衆生を摂取のためなり。かの願すでに成就 光明・名号の因縁といふことあり。弥陀如来四十八願のなかに第十二の願は、「わがひかりきは しまします。さればこのひかりの縁にあふ衆生、やうやく無明の昏闇うすくなりて宿善のたねき

与えられている。すなわち、①宿善との関連、②名号の因に対する縁、③育成する用き(「きざす」 といった趣旨が述べられている。そして、ここにも『口伝鈔』と同様に「光明の縁」に三つの性格が とか「もよほさるゝ」といった表現から)である。 右では「ひかりの縁」ないし「光明の縁」(第十二願)によって、名号の願因(第十八願)を聞く

第二節第一・二項に譲るとして、次項以降では存覚と蓮如の光明解釈をひとまず確認しておきたい。 うのは、三番目の育成の用きをもった「光明の縁」である。なぜなら、後世の江戸宗学において、こ の「光明の縁」を解釈する際に「調熟」という語が使用されるからである。その詳細については本章 以上『口伝鈔』『執持鈔』で語られる「光明の縁」の三性格を示した。このうち本章で主に取り扱

## 第二項 存覚の光明解釈

存覚による光明解釈の特徴は二点挙げられる。一つ目は光明を摂取光で取り切る点、二つ目は心光

まず、一つ目の特徴については『浄土真要鈔』に次のように述べられる。

と身光の区別である。

らしたまふをもしらず、化仏・菩薩のまなこのまへにましますをもみたてまつらず。 しかりといへども、いまだ凡身をすてず、なを果縛の穢体なるほどは、 摂取の光明のわが身をて

ひて信心開発のとき、摂取の光益のなかにありて往生を証得しつるうへには、いのちをはるとき、

たゞそのさとりのあらはるゝばかりなり。。

照)。 関しては、直接的には親鸞の「正信念仏偈」。などを参考にしたと思われるが、光の中に化仏・菩薩 が身をてらしたまふをもしらず、化仏・菩薩のまなこのまへにましますをもみたてまつらず」の文に の存在を認めることは大乗経典あるいは源信からの影響であろう(第一章第二節、第三章第三節参 と表現されている。 ここでは、衆生の信心獲得時の状態が「摂取の光明」に照らされるとか「摂取の光益」の中にある つまり、基本的に光明が摂取光で捉えられている?。 ちなみに、「摂取の光明のわ

また、『浄土見聞集』には次のように述べられる。

仏智なり、仏智よりすゝめられたてまつりてくちに名号はとなへらるゝなり。。 すてたまはざるゆへなり。光明は智慧なり、この光明智相より信心を開発したまふゆへに信心は をきくとき、一念もうたがふこゝろのなきは、これすなはち摂取の心光、行者の心中を照護して もしきゝえてよろこぶこゝろあらば、これ宿善のひとなり。善知識にあひて本願相応のことはり

第二条の文と近似している。しかし、存覚の場合は「もよをしそだてられて」とか「きざす」といっ たような語は使用せず、「摂取の心光」が「照護」すると表現している。また、信心である仏智に勧 ここでは、宿善・善知識・光明・信心・名号といった語が出てきており、前項で示した『口伝鈔』

態があらわされているといえる。光明が衆生を獲信へ導き育てるといった趣旨が述べられない点は められて口に名号が称えられると述べられていることから、ここでは信心獲得前ではなく獲得後の様

覚如と明らかに相違する。

次のように釈している

二つ目の特徴は『六要鈔』に確認できる。存覚は、当該箇所で「信文類」所引の『観念法門』を

に預かるべきものや。10 悲の光、心の称を得らくのみ。之に准じて私に案ずるに、観仏三昧所観所見の光明等、身光の名 悲是れなり。無縁の慈を以て諸の衆生を摂す」と。〈已上〉是の故に称名の行人を照触するの大 の行、仏心と相応す。其の仏心とは慈悲を体と為す。是を以て『経』に云はく、「仏心とは大慈 く其の意を得べし。仏の慈悲摂受の心を以て照触する所の光、之を「心光」と名づく。是れ念仏 「心光」と言ふは、此光に身相・心想を分かちて其の体各別なるに非ず、只だ義門に就いて宜し

受の心をもって照触する光であり、身光とは観仏三昧の行者が観見する光と想定している。 心光は別ものではないとする。ただし、身心二光は義門によって区別される。心光とは仏の慈悲・摂 心光と身光の相違について述べられている。まず、身心の体は一つであるから身光と

承けたものと考えられる。というのも、同書には「色光を離れて別に心光有るに非ず。唯だ是れ念仏 おそらく、このような解釈は、浄土宗三祖の良忠(一一九九~一二八七)の『観念法門私記』を

の行と仏心と相応すれば慈悲を以て摂受して光触を施すが故に名づけて心光と為 "1」と述べられ、

『六要鈔』と近似した解釈が確認できるからである。

以上のように、存覚は光明を基本的に摂取光で取り切る。また、身心二光の区別にも言及してい

## 第三項 蓮如の光明解釈

る。

を受容している 12° また、覚如に倣って「光明の縁」という語も使用する。ただし、両者の使用する 「光明の縁」は、内容面で完全に一致しているわけではない。以下では、蓮如の光明解釈を確認しな 蓮如は、『正信偈大意』において『執持鈔』第四条の文を引用していることから、覚如の光明解釈

まず、『御文章』二帖目第一五通では次のように述べられる。

がら、覚如との相違点を指摘する。

弥陀如来の光明の縁にあふによりて、ことごとく無明業障のふかきつみとがたちまちに消滅す るによりて、すでに正定聚のかずに住す。いる

につくとされる。ここでは、覚如と同じく「光明の縁」という語が使用されているものの、 すなわち、「光明の縁」に遇うことによって無明業障がたちまちに消滅し、 その瞬間に正定聚の位 「漸々に

とらけて」(『口伝鈔』)ではなく、「たちまちに消滅」とあって表現上の相違が見られる。

同様の例は『御文章』三帖目第一通にも確認できる。

るによりて、やがて衆生を此光明のうちにおさめをかるゝによりて、摂取とはまうすなり。この さて摂取といふはいかなるこゝろぞといへば、此光明の縁にあひ奉れば、罪障ことごとく消滅す まづ此光明に宿善の機のありててらされぬれば、つもるところの業障のつみみなきえぬるなり。 しかるに弥陀如来には、摂取と光明といふ二つのことはりをもて、衆生をば済度したまふなり。

れるという。ただし、右の文では「摂取」と「光明」が厳密にどのように区別されるのか曖昧な点が 「光明の縁」に遇った衆生は罪障がすべて消えて、即座に(「やがて」は「即座に」の意) 右では、弥陀による「摂取」と「光明」の二つの用きに関して説明されている。宿善があって

ゆへに阿弥陀仏には摂取と光明との二つをもて肝要とせらるゝなりときこえたり。

信へと導き育てる光である。したがって、両者の相違点は、破闇(獲信)までの時間的猶予の有無と せる(獲信させる)作用を見ている。一方、覚如のいう「光明の縁」とは、無明を徐々に融解させ獲 このように、 蓮如は 「光明の縁」に対して、無明を瞬間的に消滅させて即座に現生正定聚につか

一方で、蓮如は存覚の影響も受けている。『御文章』二帖目第二通および第八通では、

以下のよう

に述べられる。

弥陀を一心一向に信楽して二ごゝろのなき人を、弥陀はかならず遍照の光明をもて、その人を

摂取してすてたまはざるものなり。15

るなり。 もろもろの雑行をすてゝ専修専念なれば、かならず遍照の光明のなかにおさめとられまいらす

真要鈔』において「弥陀如来は遍照の光明をもてこれをおさめとり『」と述べたものを参考にしてい 右の二文において、蓮如は「遍照の光明」を摂取光と捉えている。これについては、存覚が『浄土

基本的に光明を摂取光で取り切っていたように、蓮如にもその傾向が確認できる。 以上のように、蓮如のいう「光明の縁」と覚如のそれとは破闇の解釈面で相違する。 また、 存覚が

ると考えられる。

### 第二節 江戸宗学の光明解釈

### 光号因縁釈

『教行証文類』「行文類」光号因縁には以下のように述べられている。

すべしと雖も、 徳号の慈父無さずは能生の因闕けなむ。光明の悲母無さずは所生の縁乖きなむ。能所の因縁和合 信心の業識に非ずは光明土に到ること無し。真実信の業識、 斯れ則ち内因と為。

光明・名の父母、 斯れ則ち外縁と為。内外の因縁和合して報土の真身を得証す。

この文は、前半における名号と光明との因縁(初重の因縁)、それから後半における信心と光明

縁)については多種多様な解釈がなされているが¹。一応のところ次のように解したい。 名号との因縁(後重の因縁)で構成されていることから、両重因縁とも呼ばれる。光号因縁 (両重因

到ることはできない。そこで名号・光明を外縁に、信心を内因に配当して、これら内外の因縁によっ はできない。しかし、名号・光明の因縁が和合したとしても、真実信心(業識 20)がなければ浄土に 名号の慈父(能生の因)と光明の悲母(所生の縁)の因縁が揃わなければ、浄土に往生すること

称する。)である。なぜなら、この「初重の光明」を解釈する際に、江戸宗学における先哲の間で いま注目したいのは、「光明の悲母無さずは所生の縁乖きなむ」の箇所(以下、 「初重の光明」

て報土の真実身を得る。

二六/一七五三~一八二六)・圓月(一八一八~一九〇二)・善譲(一八〇六~一八八六)の説を紹介 「照熟」「調熟」などの語が使用されるからである。これに関して、以下では僧叡(一七六二~一八

する21。なお、論述の便宜上、先哲の生没年順には論じていない。

その『教行信証文類随聞記』では、光号因縁について自説を述べ

る前に次のようにいわれている。

す。正く此処の文意なり。

22

まずは僧叡の説から紹介する。

其相伝の正意とは何ぞと云へば執持鈔なり。あれは祖師の御言なり。故に標挙に又曰とあり。又 口伝鈔に初重因縁の釈あり。 執持鈔同様なり。此が相伝の正意なり。 執持鈔に御開山の御言を載

重ね合わせている。そういった認識のもと、「初重の光明」については以下のように釈している。 における初重の因縁の解釈についても「相伝の正意」と捉える。つまり、僧叡は覚如と親鸞の思想を すなわち、覚如の 『執持鈔』には「祖師」「御開山」つまり親鸞の言葉が載っていて、『口伝鈔』

光明に二義あり。 照熟と摂取となり。照熟は仮用なり。摂取は実益なり。照熟は照して調熟す。

摂取は其熟脱の機を摂取するなり。

とは、三益(下種・調熟・解脱)の一つを指し、仏が種々の方便をもって行者を誘引することを指す 「調熟」する仮用であり、 「摂取」は熟脱した衆生を摂め取る実益とする。 ここでいわれる「調熟

僧叡は「初重の光明」に「照熟」と「摂取」の二義があると規定する。「照熟」は衆生を照らして

真宗教学史の中で初めて「調熟」の語を使用したのは存覚である。『歩船鈔』『決智鈔』『六要鈔』に おいてその用例が確認できる20°ただし、当該箇所では光明と関連させて「調熟」の語を用いている ところで、親鸞の著述には「熟」や「純熟」の語はあるが、「調熟」の用例はない 25。管見の限り、

さて、僧叡は先の釈につづけて以下のように述べている。

わけではない。

御文にも其の相伝あり。第三帖に、しかるに弥陀如来にはすでに摂取と光明といふ二つのことは

りをもて衆生をば済度したまふなり。27

明」の「光明」に「照熟」を当てはめている。このように、僧叡は親鸞・覚如・蓮如の思想を重ね合 わせて光明解釈をおこなっている。 ここでは、蓮如の『御文章』三帖目第一通を引用して自説を補強している。すなわち、「摂取と光

次に圓月の説を紹介する。その『宗要百論題』には以下のように述べられている。 のたねきざすとき〈乃至〉光明の縁にきざゝれて名号の因をうと云ふなり」と、……摂取位は信 時にてらしまします、さればこのひかりの縁にあふ衆生、やうやく無明の昏闇うすくなりて宿善 でに成就して、あまねく無碍のひかりをもて十方微塵世界をてらし給ひて、衆生の煩悩悪業を長 光徳の中に破闇、摂取の二位あり、破闇位は信前より信中に至る、『執持鈔』に云く「かの願す

中より信後に至る、『末灯鈔』(二十丁)に云く「真実信心のさだまると申も、 金剛の信心のさだ

まると申も、摂取不捨の故なり」と……28

心獲得前 圓月は 『執持鈔』と『末灯鈔』を参考にして、光明を破闇位と摂取位に分けている。そして、信 (信前)から信心獲得時(信中)は破闇位、信心獲得時から信心獲得後(信後) は摂取位と

する。圓月の光明解釈の特徴は、「調熟」ではなく「破闇」の語を使用している点にある。 しかし、圓月は破闇位の典拠に『執持鈔』を引く点からして、覚如のいうような光の育成作用を

否定したわけではない。先の文につづけて、

·····信前の光明は只是れ機を調熟するのみ <sup>29</sup> 光明を破闇位に約して照熟を以つて主とす、光明の照熟に依つて名号の因能く可聞の機に応ず、

と述べており、「初重の光明」は破闇位に約すものの、信前での主な作用は「照熟」または「調熟 とする。ここでは先の僧叡と同じような解釈がなされている。

最後に、善譲の説を紹介する。その『教行信証敬信記』では、光号因縁を釈す中で次のように述べ

られている。

なれど。 名号正定業のある処には。必ず光明摂取有りて因縁具足す。故に名号正定業の処は能生の因のみ その処に摂取の外縁は云はずとも自ら存す。

すなわち、名号正定業のある場所には必ず「光明摂取」が含まれていて、それゆえに名号の因に

は自ら「摂取の外縁」が存するという。つまり、善譲は「初重の光明」を摂取光と見なしている。

| 照熟|| や「調熟」といった言葉を使用しない点は、僧叡・圓月の場合と異なる。

しかし、善譲は別の箇所で光明に育成作用を与えている。それは『教行証文類』総序の「無碍の

光明は無明の闇を破する恵日なり31」を釈した箇所である。そこでは、 ……故に慧日とたとへたり。破闇の用あり。調育の徳あり。是を以て且く分たれば始中後あり。

一には信前照育。二に信当体の破闇。三に信後の摂取。……相承にも、宿善開発せらるゝ機のし

るしには、善知識に逢ふて開悟せらるゝとき、一念疑惑を生ぜざるなり。其の疑惑を生ぜざるこ

とは、光明の縁に逢ふ故なり等と。32

中では「破闇」、信後には「摂取」としている。そして、このような解釈をする典拠として『口伝鈔』 と述べられる。すなわち、光明の用きは始・中・後で変化し、信前には「調育」または「照育」、信

が引用されている。

以上のように、『口伝鈔』『執持鈔』でいわれる「光明の縁」は、 (一部は総序)を解釈する際に、「仮用」あるいは信心獲得前の光と認識され、衆生を「照熟」「調 僧叡・圓月・善譲において光号因

熟」「調育」「照育」する作用があると解されている。

### 第二項 五重義相

五重義相では、宿善・善知識・光明・信心・名号の五つが、往生成就にどのように作用するかが論

じられる。まずは議論の中心に位置する『御文章』二帖目第一一通の文を確認する。

これによりて五重の義をたてたり。一には宿善、二には善知識、三には光明、四には信心、五に

は名号、この五重の義、成就せずは往生はかなふべからずとみえたり。

ここでは、往生成就のための五項目(宿善・善知識・光明・信心・名号)が挙げられている。

これと同様の文が存覚の『浄土見聞集』にも見られる(再引)。 まふゆへに信心は仏智なり、仏智よりすゝめられたてまつりてくちに名号はとなへらるゝなり。 をきくとき、一念もうたがふこゝろのなきは、これすなはち、この光明智相より信心を開発した もしきゝえてよろこぶこゝろあらば、これ宿善のひとなり。善知識にあひて本願相応のことはり

を参考にしたことは明らかである。 右に示される宿善以下の五項目の次第は『御文章』と一致していることから、蓮如が『浄土見聞集』

先と異なっている点である。すなわち『執持鈔』では光明・宿善・名号の順で示されており、『口伝 しかし、問題は覚如の『執持鈔』と『口伝鈔』にも同様の文があって、 なお且つ五項目の次第が

また、

鈔』の場合は宿善・善知識・光明・名号・信心の順で述べられている。一旦、ここまでの論を整理し

て表で示す。

| 『御文章』/『浄土見聞集』   | 『執持鈔』                     | 『口伝鈔』           |
|-----------------|---------------------------|-----------------|
| 宿善・善知識・光明・信心・名号 | れない。)(善知識・信心には言及さ光明・宿善・名号 | 宿善・善知識・光明・名号・信心 |

心の位置が逆になっている。この次第の相違をどのように会通するかが、五重義相における課題の一 によって「調熟」「照育」といった語が使用されているからである。その例として、以下では義山 つとなっている。その中でも、本項では光明に関説する部分に注目する。なぜなら、当該部では先哲 (一八二四~一九一○)と智量(一八五二~一九一一)の説を取り上げる。 『御文章』と対照した場合、『執持鈔』では光明が宿善の前に来ており、『口伝鈔』では名号と信

若し宿善と光明とを相望すれば、上に引く『執持鈔』に依れば、光明に依つて宿善のたねきざす

義山の『真宗安心三十題啓蒙』では、『執持鈔』と『御文章』における次第の相違について次のよ

うに述べられる。

り給ふものなり、宿善をして漸々調熟するも光明力なれども、今は其究竟位の徳義に就いて信に といふの次第をも成ずるなり、今は宿善力に因つて光明の照用顕発して獲信せしむるの順序に依

すなわち、『執持鈔』では光明によって宿善の種が萌すため 接して明し、而も信の自力発起に非ざることを示し給ふなり窓 「光明・宿善」の次第となる。

心」と次第する。また、『執持鈔』のように光明が宿善を「調熟」することもあるけれども、『御文章』 『御文章』では、宿善力によって光明の照用があらわれて衆生を獲信させるため、「宿善・光明・信

の場合は、調熟の究竟した状態にあるため光明と信心を直結させ、さらにその次第によって信心が自

確かに、『執持鈔』には「ひかりの縁にあふ衆生、やうやく無明の昏闇うすくなりて宿善のたねきざ ここでのポイントは、義山が光明に「調熟」作用のあることを前提にして論を進めていることである。 このように、義山は『執持鈔』の所説に配慮しながら、『御文章』の次第について解説している。

力によるものでないことを示す、と義山は解釈している。

す」とあって、 光明が宿善の種を萌すと述べられている。しかし、明確には「調熟」という語は使用 義山の解釈からは、「調熟」という語が宗学用語になりつつある状況を窺い知れる。

の問いを要約すると、もし『御文章』の光明が『口伝鈔』のように照育光であるならば、 と「摂取」の二作用を見る。そして、『御文章』における光明の位置について問答を設けている。 義山と同様の会通の仕方は、智量の『真宗要義論題』にも確認できる。まず、智量は光明に「照育\_ 宿善の前に

光明が信心よりも前に置かれているのはなぜか、といったものである3°。その答えは以下のように述 置くべきである。にもかかわらず、『御文章』でそのようにされていないのはなぜか。また、仮に光 明を摂取光とするならば、信後の利益として信心の後ろに光明を置くべきである。しかし、実際には

べられる。 照育とても信一念の処に置いて可なり、其故は照育の究竟は信一念の処にあり、この故に照育の

く、是は実は同時なるものなれども、機に就いて因益と談ずるときは、信心摂取と次第すべきな 究竟に就いて、信と並べて明したまふなり……また摂取光なれば信後にあるべしの問を会して日

仏の摂化に約するときは、摂取に依つて獲信すると云ふの法義なり37

光明と信心を並置している。それでもなお光明を信心よりも前に置く理由は、摂取の光明によって衆 すなわち、光明による照育の究竟は信心獲得時にある。そのことを明かすために『御文章』では

生は獲信する法義をあらわすためであるという3%。

また、照育光と摂取光の関係については、次のように述べられる。

辺までも摂取光としての釈にして、所取としての御釈なり。……されば『口伝鈔』所明の上に捨 照育と云ふも摂取と云ふも、光体に就けば一なる故に、捨つべきものなし、今は漸々にとらかす

すなわち、光体について約せば照育光も摂取光も一つであり、捨てるべき光はない。『御文章』の

光明は、『口伝鈔』所説の「無明沈没の煩惑漸々にとらけて」までをも含む摂取光とする。よって

そこに照育光をも含めている。ここにも『口伝鈔』への配慮が窺われる。なお、照育光と摂取光を体 『口伝鈔』所明の光明も捨てないという。このように、智暹は光明を基本的には摂取光としながら

の面から一つと見なす視点は、身心二光の区別にも通じる(この点は次項で述べる)。

以上のように、義山・智量は、『執持鈔』あるいは『口伝鈔』と『御文章』との矛盾を会通する中

で、「調熟」「照育」といった語を使用している。

## 第三項 身心二光の区別

らである。しかし、 親鸞が身心二光の区別に言及しないのは、 江戸宗学では身心二光の区別が慣例的におこなわれ、 心光を「光」ではなく「心」 しかも、 の問題と受け止めているか その区別は自力

他力の問題と関連付けられている。

において展開される様相を概観する。それに伴って、身光と「調熟の光明」がどのように結び付けら 本項では、存覚における身心二光の区別を確認し、その説が江戸宗学(主に光寿体徳と十二光義)

まずは再引になるが、存覚『六要鈔』における身心二光の区別を確認する。

れたのかを明らかにする。

悲の光、心の称を得らくのみ。之に准じて私に案ずるに、観仏三昧所観所見の光明等、 悲是れなり。 の行、仏心と相応す。其の仏心とは慈悲を体と為す。是を以て『経』に云はく、「仏心とは大慈 く其の意を得べし。仏の慈悲摂受の心を以て照触する所の光、之を「心光」と名づく。是れ念仏 「心光」と言ふは、此光に身相・心想を分かちて其の体各別なるに非ず、只だ義門に就いて宜し 無縁の慈を以て諸の衆生を摂す」と。〈已上〉是の故に称名の行人を照触するの大 身光の名

別する。心光の名は、 すなわち、光を身相と心想に分けてそれぞれの体が別々にあるのではなく、義門によって適宜区 阿弥陀仏が慈悲摂受の心をもって衆生を照触することに由来する。『観経』所

に預かるべきものや。も

る大悲心の光である。これに准ずれば、観仏三昧の行者が観見するところの光は身光に相当するので

説の「仏心とは大慈悲是れなり」云々の文がその典拠である。また、心光は称名念仏の行者を照触す

はないか、と釈されている。

ことである。この二点が江戸宗学における解釈の軸となる。以下では、善譲・覚音(一八二一~一九 ここでのポイントは、①身心二光の体が一つとされること、②身光を観想念仏と関連させている

○七)・鮮妙(一八三五~一九一四)の説を順に紹介する。

光=心光、身光=色光と解される4。そして、色心二光の区別については以下のように述べられる。 まず、善譲の『真宗要論』では、『華厳経探玄記』が光明を智光・身光と分類するのに倣って、智

のなれば永く分別するものならず、拠勝為論で心光、色光相望して心光を勝れたりとする辺より 外身光なし、よつて今家弘願の益を心光とし要門の益を色光とすれども、果海は身智無碍なるも 『探玄記』などに智光、身光を取分くれども、果海の有体は入不二にして身智無碍なり、智光の

弘願の益とする、畢竟色心不二なりゃ

だし、そのような分別は永くするものではなく、果海の上では身智無碍のゆえに畢竟色心不二とする。 心光と色光を分別するのは、拠勝為論(二種以上のものを比較し、それぞれのすぐれた特徴を挙げて 論ずること)の場合に限るとする。 ここで善譲は、弘願(第十八願)の益を心光とし、要門(第二十願)の益を色光としている。た

『六要鈔』からの影響であろう。 色心二光を一旦区別するが、結局それらを不二とする点や、色光を要門の益とする点については

答えを「大同小異」と述べ、智光=心光、身光=色光とする。また、「仏々平等の果界上に約すると 解釈と共通する。 光・身光と、今家(真宗)でいう心光・色光とには、どのような異同があるのかと問いを設け、 きは、身光智光無碍の故に、智光の外に身光あることなし」と述べる。かかる点は、先に見た善譲の 次に、覚音の光明解釈を紹介する。その『広文類論題』では、通途(仏教一般)でいわれる智 その

覚音の解釈の特徴は、

色光を「真仮両通」とする点にある。すなわち、

色光には常光と現起光の

光の解釈に幅を設けて仮門と弘願に通ずると解している。 は仮門を以て主とすれども、剋実通論するときは弘願にも亦通ず」と述べている 43。このように、色 るため、遂には機縁が熟して弘願に帰入させるという。また、現起光については「拠勝為論するとき |種があり、常光は「調熟仮門の光明」であるけれども、阿弥陀仏の無縁の慈悲より放たれた光であ

最後に、鮮妙の解釈を紹介する。その『宗要論題決択編』では、色心二光の区別について以下のよ

うに述べられる。

のみ、観門の行者は色光を蒙る、尽十方無碍光にあらず八万四千の数量あれば、弘願の行者所見 果海は色心不二身智無碍にして永く分別すべきものに非ず、 拠勝為論にして心光色光を約対する

の無量無辺なるを見ること能はずも

光を蒙り、弘願の行者のような無量無辺の心光を見ることはできないとする。これは善譲の解釈をそ すなわち、果海の上では色心二光は不二であるがは、 拠勝為論すれば、観門の行者は八万四千の色

のまま踏襲したものといえる。

しかし一方で、鮮妙は次のようにも述べる。

弘願は仏随自意の故に心内より放つ光益を蒙る、要門は随他意の故に外色の光益を蒙ると分てど 其実は観門の行者は直ちに真仏の色光だに見ること能はず、応化身の光益を蒙るものなりと

知るべし。

を蒙る。しかし、その実、後者は真仏の色光さえも見ることができず、応化身による光益を蒙ってい からして興味深い。ただし、応化身は積極的な意味でもち出されているわけではなく、 ると解されている。色光を観門の益と同定するのみならず、応化身と結び付ける点は、本研究の関心 すなわち、弘願の行者は随自意のゆえに心光を蒙り、観門(要門)の行者は随他意のゆえに色光 他力 (弘願)

覚音は色光 光を要門(観門・仮門)に配当し、結局、体あるいは果海の上から色心二光を不二としている。特に と自力(要門)に優劣関係を見た上で、劣の意で語られている。 以上のように、善譲・覚音・鮮妙にそれぞれ相違はあるものの、三者は共通して心光を弘願に、色 (常光)を解釈する際に「調熟仮門の光明」という言葉を使用しており、ここにおいて

「調熟の光明」と身光との結び付きが指摘できる。

#### おわりに

本章では、親鸞没後の中世および江戸宗学の光明解釈を辿ることで、「調熟の光明」の成立過程を

明らかにした。

の無明を徐々に融解して獲信へと育成する意が含まれている。これを承けて、江戸宗学では光号因縁 は 『口伝鈔』『執持鈔』において「光明の縁」という言葉を使用する。 この語には、 光が衆生

相を釈する際には、蓮如と覚如両者の著述の間に生じる矛盾を会通する中で「調熟」「照育」といっ (一部は総序)を釈する際に、光明に「照熟」「調熟」「調育」「照育」作用を与える。また、 五重義

た言葉が使用される。

当する。後者は要門・観門・仮門の行者が蒙る光明と釈され、中でも覚音は身光(色光のうちの常光) を「調熟仮門の光明」と呼ぶ。 一方、身心二光の区別に関しては、存覚の解釈を承けて、 心光を他力の益、身光を自力の益に配

以上のような光明解釈の流れの中で、 「調熟の光明」の宗学内での定着化が進んだと考えられる。

註

先哲によって身光が色光と呼ばれる場合もあるが、本論文では両者を同意語と見なす。 『浄真全』四、二四八~二四九頁。

無きに非ず。然るに弥陀世尊、 全』一、九一五頁)とある。 『往生礼讃』には、「諸仏の所証は平等にして是れ一なれども、若し願行を以て来し収むるに因縁 本深重の誓願を発して光明・名号を以て十方を摂化したまふ」(『浄真

ある。詳しくは、坪井俊映「『三部経大意』に見られる非法然的教説について」(『佛教大学佛教文化 の大意を講述した際の筆記録であるとされているが、その内容面において法然の教説か否かの議論が ふべからず」(『浄真全』三、一〇八一~一〇八三頁上)とある。なお、 て、転一切衆生にことごとく縁をむすばしめむがために、光明無量の願をたてたまへり。第十二の願 これなり。しかればすなわち、光明の縁と名号の因と和合せば、摂取不捨の益をかぶらむことうたが 『三部経大意』には、「弥陀善逝、平等の慈悲にもよをされて、十方世界にあまねく光明をてらし 同書は法然が「浄土三部経」

研究所年報』一、一九八二年)を参照されたい。 『浄真全』四、二三六~二三七頁。

『浄真全』四、四八八頁。

<sup>7</sup> ただし、『浄土真要鈔』は『浄土文類集』(撰者未詳)を参考に述作されているため、その取り扱い には注意が必要である。 「正信念仏偈」には「我亦在彼摂取中、煩悩障眼雖不見、 大悲無倦常照我」(『浄真全』二、一五三

10 『浄真全』四、一一四四~一一四五頁。。『浄真全』四、八五六頁。

とある。

『浄土宗全書』 四、二六〇頁。

『浄真全』五、 一八~一九頁。

『浄真全』五、 『浄真全』 五、 一二〇頁。 一二三頁。

- 16 四九七頁。 一〇八頁。

『浄真全』二、

四九頁。

- 号因縁」の項目(永田文昌堂、一九七二年、五二七~五二九頁)、五十香正宏「両重因縁釈につい 19 光号因縁の解釈を整理した先行研究として、岡村周薩編『真宗大辞典 て」(『宗学院論集』七五、二〇〇三年)、岡崎秀麿「両重因縁釈の研究」(『宗学院論集』八五、二〇 〈改訂版〉』一における「光
- 20 本研究は光明解釈に主眼を置いているため、「業識」の解釈については立ち入らない。

一三年)などがある。

- 21 三師を選んだのは石泉学派(僧叡)、豊前学派(圓月)、空華学派(善譲)の代表者のためであ
- 『真宗全書』二六、二七七頁下。

る。

- 23 『真宗全書』二六、二七七頁下~二七八頁上。
- 益を『法華経』化城喩品の説示内容に対当させるという。 24 望月信亨編『望月仏教大辞典〈第十版〉』二(世界聖典刊行協会、一九七四年)における「三益」 の項目(一六九二~一六九三頁)を参照した。同書によれば、天台宗では「下種・調熟・解脱」の三
- 25 『浄真全』二、六頁下・一三頁。 全』一、一二五四・一三〇五頁)。 また、『選択集』にも「熟」や「純熟」の用例がある

『浄真全』四、

六七七・七六五・一三〇六頁。

24 叢書』一、四五一頁下)とも述べており、宿善・善知識・光明・信心の四つは、信心を中心にして同窓 ただし、智量は「一往、斯く次第すれども、前の四重はみな信一念同時にあるものなり」(『真宗 『真宗叢書』一 『真宗叢書』 | 『浄真全』四、 『真宗全書』二六、二七八頁上。 『浄真全』 五、一一三~一一四頁。 『真宗全書』三〇、二九頁上~下。 『真宗叢書』二、四五二頁上。 『真宗叢書』二、四五一頁上~下。 "真宗全書』三〇、三六二頁下。 **浄真全』二、六頁下。** 、四五一頁上~下。 、四五一頁上参照。 、四四七頁下。 八五六頁。

8 『浄真全』四、一一四四~一一四五頁。8 『真宗叢書』一、四五二頁下。

時にあらわれると解している。

。『真宗叢書』一、七八〇頁上~下参照。同右。

2 2 4

『真宗叢書』一、七一六頁上。

『真宗叢書』一、七八一頁下。書』一、七一五頁下~七一六頁上)とも述べており、智慧を中心にして光明を見ている。また、鮮妙は「光明は智慧の相なり、果海にあつては不二にして智光の外に身光なし」

2 2 5

### 結論

### 第一節 各章の概要

本研究では、 浄土教理史的背景を踏まえた上で親鸞の光明思想を論じた。以下、各章の概要を述

~ Z

わされており、 第一章では、 仏は見えないもの(真理)を可視化することから「智慧の光」とも表象されている。 原始仏教と大乗仏教の光明思想を論じた。 原始経典では、 釈尊 仏 が光明であら

また、光明は奇瑞相・威神・神変とも捉えられている。

生に対してさとりや具体的な利益を与えることが説かれている。 と解されている。 様に奇瑞相・威神・神変と捉えられ、『大智度論』では総じて仏力ないし仏力によって顕現したもの て、それらが説法するといった説示も散見された。そういった光明の様相ないし用きは、 大乗経典には、仏の放光が見えない場所を照らし出したり、説法の前兆として捉えられたり、衆 。また、 光明から多数の化仏が示現 原始経典同

楯の蓮華意匠およびサールナート浮彫は、水と蓮華が連動して誕生・生成・増殖の様相をあらわして を通して、 同章では紀元前二世紀〜紀元後五世紀後半におけるインドあるいはガンダーラの仏教美術 当該時処の人々が光にどのようなイメージをもっていたのかを考察した。バー ルフット欄

それが放射状に発出される様相が表現されている。一方、蓮池タイプの浮彫については、 彫における発出タイプを用いて肯定した。当該浮彫には、光と蓮華が連動して複数の化仏を生み出し、 おり、そのイメージが光明にも託されている可能性を示した。この可能性については、ガンダーラ浮 光明が見え

ないもの (阿弥陀仏の浄土) を顕現させる用きを有している点を示した。

以上のように、光明には可視化 (顕現化)・瑞相・威神・神変・説法・化仏・誕生・生成・増殖な

どの多種多様な用きあるいは特性があることを示した。

利益の多様性を示した。他方、「光明名」の解釈については、当該文に限って「阿弥陀仏の光明を称 慈心・歓喜、 ている点(ただし、威神に関しては例外もある)を指摘した。また、見光の利益には、 うに説かれているかを考察した。まず『大阿弥陀経』に関しては、光明が智慧・威神の同義語とされ 第二章では、『大阿弥陀経』『無量寿経』『観経』を用いて、 ②作善、③見仏国土、④奇蹟的利益の四つがあることを説明し、これによって光による 浄土経典において光の多様性がどのよ 解脱の他に①

讃する声」と解し、 『大阿弥陀経』全体の思想としては光明と名号が利益面で同義になると結論

いった動詞のユレは、説法の仕方の多様性を示していることを明らかにした。 っている点を指摘した。また、光明は説法と深く結び付いており、「触光」「遇光」「見光」「聞光」と 『無量寿経』の光明思想に関しては、『大阿弥陀経』に比して、光明と威神の関係がより密接にな

することである。「光の説法」とは、光から示現した荘厳相または光そのものが様々な妙法を説くこ グループ分けして論を進めた。「光の変化性」とは、浄土の光が荘厳相に変化して仏事を施作・映写 ことを指す。『無量寿経』は光(目的語)に対する動詞が変化していたが、『観経』の場合は光自体が とである。「光中の化仏」とは、 『観経』に関しては、その光明思想の特徴を「光の変化性」「光の説法」「光中の化仏」の三つに 阿弥陀仏の円光および観音菩薩の毫光の中に存在する無数の化仏の

変化している。説相は違うけれども、両経には光の多様性があらわれている。

ない。曇鸞は、光がおこなう「仏事」を二種法身の論理によって根拠付けたといえる。 可能となる。 破闍満願を指している。また、「応化身の光」がおこなう「仏事」は、二種法身の論理によって説明 法身の構造を与えている。これに関連して、当該節では「国土の光明」と「応化身の光」がおこなう いて光明と智慧の関係、それから「応化身の光」について考察した。曇鸞は智慧と光明の両方に二種 「仏事」に注目した。「国土の光明」は国土の名号と「仏事」の点で同義になり、その「仏事」とは 第三章では、曇鸞・善導・源信・法然の光明思想について論じた。曇鸞に関しては、『論註』 ただし、光は二種法身の構造を与えられて初めて自在なる衆生済度をおこなうわけでは を用

る 善導の光明思想に関しては、五部九巻を見渡しながら『観経』と『無量寿経』からの影響を確認 「光の変化性」「光の説法」「光中の化仏」をほぼそのまま踏襲し、一方で『無量寿経』 つづいて『観仏経』を用いて『観念法門』所説の心光について考究した。 善導は『観経』におけ 所説の本願

も引き継がれることになる。また、善導は「仏心」を仏の心臓と慈悲心の両面で捉えている。すなわ (第十八願に限定しない)を光明摂取の根拠に据える。光明と本願を結び付ける点は、法然・親鸞に 心臓の光の中には化仏を含む無量の聖衆が存し、その聖衆たちが念仏者を影護する。こういった

用きを慈悲心ひいては心光摂護と呼んでいる。

捉えられている。 影響を受けながら、 白毫観』では『華厳経』『観仏経』に依って、白毫光が衆生に応じて変現し説法すること(現身説法) が具体的に様々な教法を説くと述べられ、総相観と雑略観では化仏が事観と理観を繋ぐ要素の一つと が述べられている。 源信に関しては、『阿弥陀仏白毫観』と『往生要集』を用いてその光明思想を論じた。 化仏の存在とその説法が重要視されている。 また、『往生要集』別相観・総相観・雑略観では『観仏経』あるいは すなわち、 別相観では 「光中の化仏 『阿弥陀仏 『観経』の

影響面は、『逆修説法』において『阿弥陀仏白毫観』所説の現身説法を語る点である。ただし、 第十八願の本願を光明摂取の根拠とし、ひいては名号の中に光明の功徳を摂める。 の立場に基づいて名号に説法を含むあらゆる功徳が摂まると解する法然にとって、強調すべきは名号 の内容には一致しない部分がある。中でも法然は現身説法の「説法」には言及しない。「選択本願」 (称名念仏)であって、応化身によって説かれる様々な教法ではなかったのであろう。 法然に関しては、 善導と源信からの影響面について考察した。「偏依善導一師」 を標榜する法然は、 一大 また、 源信からの 法然は 両書

化仏の役割として「本願の讃歎」と「摂取・来迎」を重要視する。前者に関しては先述したように選 択本願の立場、 後者については平生と臨終にとらわれない法然独自の来迎観が関与していると考えら

光明と名号は威神を媒介にして同義になっている。そして、威神とは本願力を指していることから、 第四章では親鸞の光明思想を論じた。「真仏土文類」と「行文類」の 『無量寿経』引文を見ると、

親鸞において光明と名号は本願力の点で同義となる。

いった涅槃の捉え方は、『唯信鈔文意』において阿弥陀仏の仏身に二種法身を見る姿勢と軌を一にす くる概念と受け止められている。衆生はその涅槃を眼見するのではなく、名号として聞見する。 また、親鸞にとって涅槃(真仏土)は有相と相即関係にあって、衆生に対して積極的に関わ こう つて

る。

その点において、光で表象される応化身は阿弥陀仏と同じ用きをする。 陀仏の用きに統摂されている。したがって、親鸞のいう「応化身の光」とは阿弥陀仏(名号)の多様 親鸞の聖衆観を見ても明らかである。観音・勢至・化仏・化菩薩の影護は、すべて名号もしくは阿弥 ただし、親鸞は衆生済度を語る際には応化身ではなく、名号・阿弥陀仏を中心に据える。 さらに、 親鸞は 『論註』を参考にして阿弥陀仏・智慧・光明の三者に二種法身の構造を与える。 つまり、 名号の伝達者となる。 そのことは

なあらわれといえる。

する。心光を「光」ではなく「心」の問題とするのは、衆生の無明煩悩の「心」に対応させるためで 心光を阿弥陀仏の真実心・清浄心ひいては真実(さとり)と捉え、それが名号として廻向されると解 また、同章では親鸞の心光観について考察した上で、隆寛・明恵との比較をおこなった。 親鸞は

あったと考えられる。

ない。あくまで真実心(心光)は名号として廻向される。その意味では、親鸞の方が隆寛よりも衆生 ただし、隆寛が真実心を衆生の側に引き寄せる場合があるのに対して、親鸞は衆生の側にそれを認め 方、隆寛は心光には言及しないものの、真実心を阿弥陀仏の側に置くことは親鸞と共通する。

ある。対して、親鸞がその区別に言及しないのは、心光を「心」の問題と捉えるからである。 って、同じ「心光」の語を使用していても、その内実は両者の間で異なっている。 清浄心と捉える。また、明恵が身心二光の区別にこだわるのは、 の有無によって決定する。対して、親鸞はもとより衆生には清浄心をもち得ないとし、心光を弥陀の 対阿弥陀仏のコントラストが強い。 明恵の場合は、衆生が浄心(清浄なる念心)を発起できると認識しており、心光の摂不摂を浄心 心光を「光」の問題と解するからで

号ないし阿弥陀仏へ移行した点にある。すなわち、親鸞以前は光明が多様性を有していた。ここでい う多様性とは、説法・教法・利益・化仏・応化身といった意味の多様性である。その光の多様性は、 上来を踏まえて、 一旦本研究の結論を述べると、親鸞の光明思想の独自性は、 光明の多様性を名

さらに光明無量よりも寿命無量が重要視されていた。かかる点は親鸞と異なる。 点でも光明の功徳を名号に摂めていたが、その場合、光明はあらゆる功徳のうちの一つと見なされ 善導・法然の上で次第に限定化され、親鸞の段階で光明が名号と同義となった。もちろん、法然の時

多様に衆生の前にあらわれるといえよう。 名号の裏に光の多様性が併存している証左である。換言すれば、名号は光明と表裏の関係にあって、 ではない。親鸞が名号の伝達者を光で表象したり、名号の利益として化仏や菩薩の影護を語るのは さて、先に親鸞は光明の多様性を名号に移行したと述べたが、それは光の多様性を否定したわけ

力(要門・仮門・観門)の行者が蒙る光と解釈されるようになる。そして、方便仮門という文脈の中 れており、それを参考にして、江戸宗学では光明に「照熟」「調熟」「調育」「照育」義を与える。 した。覚如の『口伝鈔』『執持鈔』における「光明の縁」には、衆生を獲信へと導き育てる意が含ま 最後に、第五章において親鸞没後の光明解釈の一展開を、「調熟の光明」の成立過程を通して素描 存覚の『六要鈔』において観仏三昧の行者が観見する光と想定された身光は、江戸宗学の中で自

かし、 「調熟の光明」と関連付ける点には、それが妥当性をもつのか否かについて問題が残されている。 親鸞が言及していないにも関わらず、身光を他力(弘願)に対する自力の益と見なし、その上で あえて積極的な見方をすれば、江戸宗学において構築された「調熟の光明」は、名号に内在す

で、身光は

「調熟の光明」と結び付けられることになる。

# 第二節 本研究の意義と今後に向けての課題

本研究では、主に光の多様性の観点から親鸞の光明思想を論じた。以下にその意義を三点挙げる。

また、最後に今後の研究に向けての課題も提示したい。

阿弥陀仏を光で表象する理由を示した。 目して、光明の側から仏身論との共通点を探った。この方法によって、親鸞が二種法身の構造をもつ を説明できても、なぜ弥陀が光で表象されるのかは不明であった。一方、本研究では光の多様性に注 る傾向にあった。すなわち、仏身論の内側で光明を論じていた。この方法では阿弥陀仏の多様な用き に大きく依っている面もあって、先行研究では『論註』所説の智慧や二種法身の論理が取り上げられ 一つ目は、真宗の光明研究に化仏・応化身の観点を導入したことである。 親鸞の光明思想は曇鸞

照させる。この指摘によって、親鸞が身心二光の区別に言及しない理由を明らかにした。 している点に着目した。親鸞は心光を「光」ではなく「心」の問題と捉え、衆生の無明煩悩の心と対 慈悲心と捉えられてきた。筆者はそこから一歩進んで、親鸞が心光を阿弥陀仏の真実心・清浄心と解 二つ目は、心光を至心(至誠心)の側面から論じたことである。従来、心光は阿弥陀仏の心ないし

三つ目は、研究範囲を拡張した上で、浄土仏教の光明思想を論じたことである。先行研究では、

研究されていたとしても概説的であり、 とりわけ曇鸞の光明思想に注目が集まっており、他の祖師に関しては等閑視されていたか、あるいは 相互の連関性が低かった。対して、本研究では大乗経典や浄

方法によって、親鸞に至るまでの四師の間で光の多様性が連綿と語られ続けていたことを示した。 もちろん、本研究において浄土仏教の光明思想を網羅的に論じ尽くしたわけではない。第三章で

土経典、さらには仏教美術にも目を配った上で、曇鸞・善導・源信・法然の光明思想を論じた。この

として隆寛を選んだが、他の法然門下の光明思想についても論じるべきであろう。これらの点に関し ため、龍樹・天親・道綽については論じることができなかった。 は、化仏・応化身と光明の関連に主眼を置いたため、真宗七祖の中でも先の四師を取り上げた。その また、第四章では親鸞との比較対象

ては、今後の総合的研究に向けての課題としたい。

2 3 6

### 初出一覧

本研究を構成する各章の初出は、 以下の通りである。 ただし、今回の博士論文作成に際して、 大幅

弗一章 書き下ろし

な加筆と修正を施した。

第二章 書き下ろし

第三章

「善導の光明観―身光と心光を中心に―」(『宗教研究』 九四 別冊、二〇二一年)

「法然と親鸞の光明観」(『宗教研究』 九五 別冊、二○二三年)

「源信の光明観─化仏・菩薩を中心に─」(『印度学仏教学研究』七○(二)、二○二二年)

「源信と法然の光明観―『観仏三昧海経』を中心に―」(『真宗研究』六七、二〇二三年)

**第匹章** 

「親鸞の光明観 ―智慧を中心として―」(『真宗学』一四八、二〇二三年)

第五章

「真宗における「調熟の光明」についての一考察」(『印度学仏教学研究』六九(二)、二〇二一年)

#### 資料

石井教道編『昭和新修法然上人全集』(平楽寺書店、一九五五年)

鎌田茂雄・田中久夫校注『鎌倉旧仏教〈新装版〉 続・日本仏教の思想3』(岩波書店、一九九五年)

教学伝道研究センター編『浄土真宗聖典全書』一~五(本願寺出版社、二〇一一~二〇一六年)

浄土宗開宗八百年記念慶讃準備局『浄土宗全書』四(山喜房佛書林、一九七三年)

真宗叢書編輯所編『真宗叢書』一・二(臨川書店、 一九七五年)

高楠順次郎編『大正新脩大蔵経』三・四・八・九・一〇・一二・一五・二五・三〇・三五・三七(大

正新脩大蔵経刊行会、一九二四~一九二六年)

妻木直良編『真宗全書』二六・三〇(蔵経書院、一九一四・一九一五年)

中村元監修および訳・前田専學編『原始仏典Ⅱ 相応部経典』一(春秋社、二○一一年)

中村元監修・前田專學編・浪花宣明訳『原始仏典Ⅱ 相応部経典』二(春秋社、二○一二年)

中村元監修・前田專學編・浪花宣明訳『原始仏典Ⅲ 増支部経典』二(春秋社、 二〇一七年)

中村元監修・前田專學編・勝本華蓮訳『原始仏典Ⅲ 比叡山専修院・叡山学院編『恵心僧都全集』三(比叡山図書刊行所、一九二七年) 増支部経典』三 (春秋社、二〇一七年)

#### 書籍

浅井成海 『浄土教入門』(本願寺出版社、 一九八九年)

池本重臣 『大無量寿経の教理史的研究』(永田文昌堂、 一九八五年)

石川琢道『曇鸞浄土教形成論―その思想的背景―』(法藏館、二〇〇九年)

岩本裕『仏教説話の伝承と信仰』(開明書院、一九七八年) 井上正『7‐9世紀の美術 伝来と開花』(岩波書店、一九九一年)

占部観順『観念法門講録』(法文館、一九○九年)

大江淳誠『教行信証講義録』(永田文昌堂、一九八四年)

大田利生『増訂 無量寿経の研究―思想とその展開―』(永田文昌堂、二〇〇〇年)

岡亮二『『教行信証』 「行巻」の研究 第十七願の行の解明』(永田文昌堂、一九九六年)

岡亮二『教行信証』 口述50講 |親鸞のこころをたずねて―第五巻| 真仏土の巻』(教育新潮社、二〇

#### 〇七年)

梯實圓『一念多念文意講讃』(永田文昌堂、 荻原雲來『荻原雲來文集』(山喜房仏書林、 一九九八年 一九三八年)

三枝充悳『ブッダとサンガ 〈初期仏教〉の原像』(法藏館、二〇二一年)

色井秀譲 『浄土念佛源流考』(百華苑、一九七八年)

吹田隆道編

『梶山雄一著作集 第三巻 神変と仏陀観・宇宙論』(春秋社、二〇一二年)

『梶山雄一著作集 第六巻 浄土の思想』(春秋社、二〇一三年)

末木文美士・梶山雄一『浄土仏教の思想〈第二巻〉観無量寿経/般舟三昧経』(講談社、一九九二年) 末木文美士『鎌倉仏教形成論 思想史の立場から』(法藏館、一九九八年)

相馬一意 杉岡孝紀 『曇鸞『往生論註』の講究』(永田文昌堂、二〇一三年) 『親鸞の解釈と方法』(法藏館、二〇一一年)

高田修『仏像の起源』(岩波書店、一九六七年)

田村芳朗『鎌倉新仏教思想の研究』(平楽寺書店、一九六五年)

デニス・ヒロタ『親鸞―宗教言語の革命者―』(法藏館、一九九八年)

殿内恒『『尊号真像銘文』の講述』(永田文昌堂、二〇二一年)

長谷正當『本願とは何か―親鸞の捉えた仏教―』(法藏館、二〇一五年) 西村冏紹・末木文美士『観心略要集の新研究』(百華苑、一九九二年)

『親鸞教学論考』(永田文昌堂、一九九九年)

普賢大圓『真宗概論

〈第十版〉』(百華苑、

一九九四年)

2 4 0

藤田宏達 『原始浄土思想の研究』(岩波書店、一九七〇年)

『浄土三部経の研究』(岩波書店、二〇〇七年)

藤田正勝 『親鸞―その人間・信仰の魅力―』(法藏館、二〇二一年)

星野元豊 『講解 教行信証 証の巻 真仏土の巻』(法藏館、 一九九四年)

松本文三郎『極楽浄土論〔第五版〕』(金港堂書籍、 一九一二年)

神子上惠龍『弥陀身土思想の展開』(永田文昌堂、一九六八年)

宮治昭『インド仏教美術史論』(中央公論美術出版、二〇一〇年) 壬生泰紀『初期無量寿経の研究』(法藏館、二〇二一年)

村上速水『親鸞教義の研究』(永田文昌堂、一九六八年)

村上明也・吉田慈順編『源信撰『阿弥陀経略記』の訳注研究』(法藏館、二〇二〇年)

『正信念仏偈讃述』(永田文昌堂、一九八五年)

『続・親鸞教義の研究』(永田文昌堂、一九八九年)

森田眞円 『観念法門窺義』(永田文昌堂、二〇〇五年)

矢吹慶輝 『阿弥陀仏の研究〔増訂版〕』(臨川書店、一九八一年)

山 山邊習學·赤沼智善『教行信証講義 口益 『空の世界』(理想社、一九六七年) 真仏土の巻・化身土の巻』

(法藏館、

九五

二年

2 4 1

#### 論文

浅井成海 「親鸞の仏土観(一)―化土の問題を中心として―」(『真宗学』八二、一九九〇年)

「親鸞の仏土観(二)―真の報仏土について―」(『龍谷大学論集』四三八、一九九一年)

安藤佳香「みえない世界のかたち―奇跡の誕生―」(池見澄隆編『冥顕論』法藏館、二〇一二年)

「両重因縁釈の研究」(『宗学院論集』八五、二〇一三年)

石川琢道 「曇鸞の名号論」(『印度学仏教学研究』五八(二)、二〇一〇年)

「曇鸞の名号論(二)―その成立と背景について―」(大正大学浄土学研究会編『中国浄土

教とその展開 金子寬哉先生頌寿記念論文集』文化書院、二〇一一年)

「『往生論註』における諸仏国土観」(『印度学仏教学研究』六四(一)、二〇一五年) 「曇鸞の名号論の成立とその背景」(『印度学仏教学研究』六一(一)、二〇一二年)

石田慶和「『教行信証』の哲学的考察―「行巻」をめぐって―」(『理想』四八五、一九七三年)

五十香正宏「両重因縁釈について」(『宗学院論集』七五、二〇〇三年)

井上善幸「親鸞の 「親鸞の証果論の解釈をめぐって」(『龍谷大学佛教文化研究所紀要』五〇、二〇一一年) 「摂取心光」理解について」(『真宗学』 | 一一・一一二、二〇〇五年)

「親鸞における還相の思想――死者との共生という視点から―」 (林智康・井上善幸・北岑大

至編『東アジア思想における死生観と超越』方丈堂、二〇一三年)

宇野惠教 『論註』二種法身説の背景となった経論について」(『印度学仏教学研究』七〇(一)、二〇

大田利生「浄土教における光明思想の研究」(『龍谷大学佛教文化研究所紀要』二三、一九八四年)

「親鸞における光明思想」(『真宗学』九七・九八、一九九八年)

大南龍昇「三昧経典と『往生要集』―源信の『観仏三昧経』観―」(『往生要集研究』永田文昌堂、一 「親鸞と華厳経」(『真宗学』一〇五・一〇六、二〇〇二年)

九八八年)

「『観仏三昧海経』の三昧思想」(『仏教学』四〇、 一九九九年)

「『観仏三昧海経』観仏心品の考察」(『高橋弘次先生古稀記念論集 浄土学佛教学論叢』二、

山喜房佛書林、二〇〇四年

「『観仏三昧海経』の仏伝と白毫観」(『仏教思想の受容と展開 宮林昭彦教授古稀記念論文

集』一、山喜房佛書林、二〇〇四年)

「阿弥陀仏信仰の起源」(『浄土宗学研究』七、一九七二年)

香川孝雄

「仏教における光明思想の展開」(『藤原弘道先生古稀記念史学仏教学論集』坤、 藤原弘道

先生古稀記念会、一九七三年)

加来雄之「入願海――方便化身化土を開顕する意義―」(『真宗研究』 五六、二〇一二年)

梯實圓 「隆寛律師と親鸞聖人―法然教学から『教行信証』〈 (その二)―」(『行信学報』一一、一九

九八年

「涅槃の浄土―真仏・真土の開顕―」(『仏教から真宗へ 瓜生津隆真博士退職記念論集』永

田文昌堂、二〇〇三年)

梶山雄一「神変としての浄土教」(『仏教』二九、法藏館、一九九四年)

神谷正義 「法然上人の光明観」(『東海学園女子短期大学紀要』三四、一九九九年)

「『大阿弥陀経』願文訳」(『教化研究』——七、—九九七年)

「『大阿弥陀経』訳注(一)」(『佛教大学総合研究所紀要』六、一九九九年)

「阿弥陀浄土の原風景」(『佛教大学総合研究所紀要』 一七、二〇一〇年)

川添泰信 「親鸞の光明観―浄土教の伝承を鑑みて―」(光華会編『光華会宗教研究論集―親鸞と人間 —』永田文昌堂、一九八三年)

「親鸞における釈迦仏と弥陀仏―『無量寿経』を真実教とする根拠―」(『日本仏教学会年報』

五三、一九八七年)

信楽峻麿

色井秀譲「観仏三昧海経と観無量寿経」(『印度学仏教学研究』一三(二)、一九六五年)

隆寛律師における善導至誠心釈の理解」(『天台学報』一七、一九七五年)

柴田文彦「『往生要集』における仏身観―『観仏三昧海経』の引用を中心として―」(『駒澤大学佛教

学部論集』三四、二〇〇三年)

相馬一意「往生論註の唯識学的源泉」(『印度学仏教学研究』四二(一)、一九九三年)

「往生論註に見られる仏身説」(渡辺隆生教授還暦記念論集刊行会編『佛教思想文化史論

叢 渡邊隆生教授還曆記念論集』永田文昌堂、一九九七年)

「法然上人における仏身論の受容と展開」(『仏教思想の受容と展開

宮林昭彦教授古稀記念

論文集』一、山喜房佛書林、二〇〇四年)

曽根宣雄

「法然上人の阿弥陀仏観」(『大正大学研究紀要』九八、二〇一三年)

『逆修説法』四七日の三身論と『阿弥陀経略記』の三身論について」(『仏教論叢』六一、

二〇一七年)

杉岡孝紀

「親鸞における顕真実教の解釈」(『真宗学』九九・一〇〇、一九九九年)

「親鸞における光の解釈」(『龍谷大学論集』四六三、二〇〇四年)、後に同氏『親鸞の解釈

と方法』に収載

「親鸞のメタファーと解釈」(『親鸞教学』一一二、二〇二〇年)

高橋弘次「法然上人の仏身観の特異性」(香月乗光編『浄土宗開創期の研究 思想と歴史』平楽寺書

一九七〇年)

「法然の仏身観―特に化身について―」(『印度学仏教学研究』二一(二)、一九七三年)

「光明に関する考察 ―法然上人を中心として―」(『仏教文化研究』二八、一九八三年)

武内紹晃「二種法身についての一試論」(『石田充之博士古稀記念論文集 浄土教の研究』永田文昌堂、

一九八二年)

武田晋 「親鸞の「摂取不捨」観--法然の三部経釈書からの受容と展開―」(『真宗学』九九・一〇〇)

九九九年)

|親鸞の法界理解について」(『龍谷大学論集』四八八、二〇一六年)

田辺勝美 「阿弥陀仏の起源 無量光・無量寿仏はガンダーラの金箔押し仏像から生まれた」(『ヘレニ

ズム〜イスラーム考古学研究』二〇一九、二〇一九年)

玉木興慈 「親鸞思想における無碍の意味」(『真宗学』一一四、二〇〇六年)

「『教行信証』「真仏土巻」における『大阿弥陀経』引文の意図」(大田利生編『浄土思想の

成立と展開』永田文昌堂、二〇一七年)

「『教行信証』「信巻」三一問答における回施に関する研究ノートー -阿弥陀仏は何を回施する

のか―」(『真宗学』一四一・一四二、二〇二〇年)

塚本啓祥 「蓮華生と蓮華座」(『印度学仏教学研究』二八(一)、一九七九年)

坪井俊映 「『三部経大意』に見られる非法然的教説について」<br/>
(『佛教大学佛教文化研究所年報』一、

一九八二年)

殿内恒「親鸞聖人の証果論についての一考察―「証文類」の転訓箇所を中心に―」(『行信学報』九)

一九九六年

「「証文類」所説の還相回向義について」(『真宗研究』四二、一九九八年)

|親鸞撰述における『弥陀如来名号徳』の特異性(上)」(『真宗学』一三九、二〇一九年)

親鸞撰述における『弥陀如来名号徳』の特異性(下)」(『真宗学』一四一・一四二、二〇二

(年)

内藤知康 「曇鸞の往生思想―『往生論註』を中心として―」(『曇鸞の世界 往生論註の基礎的研究』

永田文昌堂、一九九六年)

「「真仏土文類」における『論註』性功徳釈引意に対する一考察」(『真宗学』一二三・一二

四、二〇一一年)

「「行文類」称名破満釈の解釈について」(『龍谷大学論集』四七九、二〇一二年) 「親鸞における不可思議の意義」(『真宗学』一二九・一三〇、二〇一四年)

鍋島直樹 「親鸞における生死超越の視座 摂取心光常摂護の特質」(『真宗学』一四〇、二〇一九年)

「親鸞における浄土の基本的特質―無量光明土の意義―」(『真宗学』一四一・一四二、二〇

二〇年

西村冏紹 『阿弥陀仏白毫観』の研究」(『叡山学院研究紀要』二一、一九九八年)

"醍醐三宝院蔵 源信撰『白毫観法』について―源抄『阿弥陀仏白毫観』の再治本―」(『叡

山学院研究紀要』二五、二〇〇三年)

林和彦「『大阿弥陀経』にあらわれた光明の性格と北西インド」(『仏教芸術』一六五、一九八六年)

林田康順 「法然における来迎思想の展開」(『仏教論叢』五六、二〇一二年)

「浄土教における光明―特に親鸞をめぐって―」(『大乗仏教から密教へ

勝又俊教博士古稀

記念論集』春秋社、一九八一年)

早島鏡正

福原隆善 『『往生要集』の白毫観」(『浄土宗学研究』一五・一六、一九八二年)

「『往生要集』の色相観―とくに別相観をめぐって―」(『叡山学院研究紀要』七、一九八四

「『往生要集』の別相観―『観仏三昧海経』の影響をめぐって―」(『仏教学セミナー』四三、

一九八六年)

「仏典における白毫相」(『印度学仏教学研究』四〇(一)、一九九一年)

「『往生要集』における観相について」(『印度学仏教学研究』三五(二)、一九八七年)

「日本における白毫観の展開―実範を中心に―」(『印度学仏教学研究』四一(二)、一九九

『往生要集』 別相観の四十二相について」(『親鸞教学論叢 村上速水先生喜寿記念』永田

文昌堂、一九九七年)

「『往生要集』における『観仏三昧海経』の受容」(『佛教学浄土学研究 香川孝雄博士古稀

記念論集』永田文昌堂、二〇〇一年)

|観仏系経典にみられる仏の相好―『観仏三昧海経』を中心に―」(『石上善應教授古稀記念

論文集 仏教文化の基調と展開』山喜房佛書林、二〇〇一年)

「源信における相好観」(『仏教思想の受容と展開

宮林昭彦教授古稀記念論文集』一、

山喜

房佛書林、二〇〇四年)

藤田宏達 「浄土思想と異宗教の問題点―アミタ―バと光明思想―」(雲井昭善博士古稀記念会編 仏

教と異宗教 雲井昭善博士古稀記念』 平楽寺書店、一九八五年)

藤丸智雄「曇鸞の光明観に関する考察」(『インド哲学仏教学研究』五、一九九八年)

「曇鸞の光明観」(『印度学仏教学研究』四六(二)、一九九八年)

曇鸞の光明観の淵源 →康僧鎧訳『無量寿経』との比較─」(『印度学仏教学研究』四七

(二)、一九九九年)

「『観仏三昧海経』における観仏と念仏」(『仏教文化研究論集』三、一九九九年)

藤本淨彦 「法然の光明観・私考―その生成論と摂取論―」(『仏教 文学 芸能 関山和夫博士喜寿記念

論集』思文閣出版、二〇〇六年)

藤原智「『西方指南抄』から見る親鸞の仏身観 ―『観経』真身観を中心に―」(『印度学仏教学研究』

六五 (一)、二〇一六年)

宮治昭 「『華厳経』の美術―インド・ガンダーラを中心に―」(藤丸要編(龍谷大学仏教学叢書⑤)

『華厳―無礙なる世界を生きる―』自照社、二〇一六年)

「ガンダーラにおける大乗仏教美術の様相―「三尊タイプ」「発出タイプ」「楼閣タイプ」を

中心に―」(『密教図像』四〇、二〇二一年)

「美術から見たガンダーラの阿弥陀仏信仰」(『東方』三七、二〇二二年)

山部能宜「観仏経典研究における『観仏三昧海経』の意義」(『禅の真理と実践 論集』春秋社、二〇〇五年) 東隆眞博士古稀記念

#### [欧文]

Foucher, Alfred

Le 'Grand Miracle' du Buddha á Çrāvastī, Journal Asiatique, 1909.

Harrsion, Paul and Christian Luczanits

puroshīdingus: Jōdokyō ni kansuru tokubetsu kokusai shinpojiumu 二〇一一年度第一回国際シンポジウムプ New Light on (and from) the Muhammad Nari Stele, In 2011 nendo dai ikkai kokusai shinpojiumu

ロシーディングス:浄土教に関する特別国際シンポジウム, BARC International Symposium Series 1:

Special International Symposium on Pure land Buddhism, Kyoto: Ryukoku University Research Center for Buddhist Cultures in Asia, 2012. (和訳:上枝いづみ・尾白悠紀・吉岡慈文訳、宮治昭・福山泰子監修「モハマ

ッド・ナリー浮彫に関する新解釈」)。

## Huntington, John C.

A Gandhāran Image of Amitayus' Sukhāvatī, \* Annali dell Istituto Orientale di Napoli, Vol.40, 1980

### Nattier, Jan

International Research Institute for Advanced Buddhology at Soka University, Vol.9, 2006. The Names of Amitābha/Amitāyus in Early Chinese Buddhist Translation(1), ? Annual Report of the

### [辞典類]

稲城選恵『浄土真宗用語大辞典』(教育新潮社、一九九〇年)

岡村周薩編『真宗大辞典〈改訂版〉』(永田文昌堂、一九七二年)

浄土真宗本願寺派総合研究所編『浄土真宗辞典』(本願寺出版社、二〇一三年) 小野玄妙編『仏書解説大辞典〔改訂版〕』二(大唐出版社、一九六四年)

望月信亨編『望月仏教大辞典〈第十版〉』(世界聖典刊行協会、一九七四年)



## 図① 満瓶(プールナガタ) 紀元前二世紀、カルカッタ・インド博物館(安藤佳香『佛教荘厳の研究

伝』図版篇、中央公論美術出版、二〇〇三年、二六頁、図8より転載)

グプタ式唐草の東

# 図② 満瓶から生まれるガジャラクシュミー

伝』図版篇、中央公論美術出版、二〇〇三年、二七頁、図8より転載 紀元前二世紀、カルカッタ・インド博物館(安藤佳香『佛教荘厳の研究 グプタ式唐草の東

## 図③ 舎衛成の神変 (千仏化現)

二○一○年、四三三頁、図Ⅲ - 88 〔宮治撮影〕より転載)



五世紀後半、カルカッタ・インド博物館(宮治昭『インド仏教美術史論』中央公論美術出版、





伝〈初版〉』(二玄社、一九八八年、一九四頁、図32より転載) 三〜四世紀、ペシャーワル博物館(栗田功編著『古代佛教美術叢刊 ガンダーラ美術I 仏

2 5 5

## 図⑤ 蓮池タイプ

パキスタン国交樹立 50 周年記念』NHK/NHK プロモーション、二〇〇二年、三〇頁、 三~四世紀、 ラホール博物館(東京国立博物館編『パキスタン・ガンダーラ彫刻展 図 14 よ 日本・

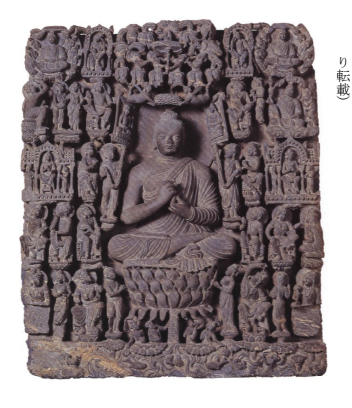


図 ⑤ 1



#### 別表 A 『往生要集』別相観と『観仏経』の対照表

#### 〈凡例〉

- 一、この表は、『往生要集』別相観に説かれる四十二相のうち、『観仏 経』の説示内容に依った上で、光明に言及している二十二相を記 載している。
- 一、『観仏経』では相好に順番は付されていないが、便宜上『往生要 集』の通し番号に合わせて付している。
- 一、漢字は原則として現行の字体を用いた。
- 一、漢文は私に書き下し、送り仮名を補った。
- 一、〈〉は割注を示す。
- 一、表記できない異体字については□で示した。

#### 『往生要集』別相観

#### ①頂上肉髻

一には頂の上の肉髻は能く見る者無し。……彼の頂の上に大光明あり。千の色を具足せり。一々の色八万四千支と作る。一々の支の中に八万四上より亦た此の光を放ちたまったの光相次ぎて、乃至上方界に於いて化の菩薩有りて、とくして下りて諸仏を囲遠したてまつれり。1

#### ②頂上髪毛

#### ③髪際五千光

三には其の髪際に五千の光有

#### 『観仏経』

#### ①如来放常光相 (肉髻光)

云何が如来放常光相を観ず。 ……世尊肉髻の光を放つ。其 の光千色にして、色は八万四 千支と作る。一一の支の中に 八万四千の諸の妙化仏あり。 ……化仏の頂の上より亦た此 の光を放つ。光光相次ぎて、 の光を放つ。光光相次ぎでで す。上方界に於いて化の 有りて、雲のごとく微塵にし て空より下りて諸仏を囲き す。<sup>23</sup>

#### ②髪相

#### ③髪際

次に髪際を観ず。……五千の

り。間錯分明なり。皆上に向か ひて靡きて諸の髪を囲遶せり。 頂を遶ること五匝せり。天の画 師の所作の画法のごとし。団円 正等にして細きこと一糸のごと し。其の糸の間に於いて諸の化 仏を生ぜり。化の菩薩有りて以 て眷属為り。一切の色像亦た中 に於いて見ゆ。<sup>3</sup>

④耳厚広長

四には耳厚く広く長くして、 輪埵成就せり。……七の毛を 旋生して、五の光を流出す。 其の光に千の色あり。色ごと に千の化仏まします。仏十 に千の光を放ちて、遍く十方 の無量の世界を照らした。 はく、「此の好を観ずる者、 十劫の生死の罪を滅す。後世 に常に陀羅尼人と眷属為り」 と云々。……〉4

#### ⑥面輪円満

六には面輪円満して光沢熙怡なり。……其の色比ひ無くして、紺流璃の光なり。〈……此

光有り。間錯分明なり。皆上に向かひて靡きて諸の髪を囲 逸せり。頂の上より出でての を遠ること五匝せり。天の画 田正等にして細きこと一糸の でとし。其の糸の間に於いて 諸の化仏を生ぜり。化の菩薩 で以て眷属為り。諸の 天・八部、一切の色像亦た中 に於いて現ず。<sup>5</sup>

#### ④-1 仏耳

云何が仏耳を観ず。仏の耳普 く垂埵して七の毛を旋生し て、輪郭に衆相あり。……八 十劫の生死の罪を除滅す。… …後身の生処に亦た常に陀羅 尼人と以て眷属為ることを 得。26

#### ④-2 如来耳

云何が如来耳を観ず。耳より 五の光を出だす。其の光に千 色あり。色に千の化仏あり。 仏千光を放つ。是くのごとく 光明遍く十方の無量の世界を 照らして、化して一華と成 る。<sup>四</sup>

#### ⑥-1 如来眉相

云何が如来眉相を観ず。…… 毛端紺青にして、琉璃妙光の 色比ひ無し。<sup>∞</sup> の相を観ずる者は億劫の生死 の罪を除却して、後身の生処 に、面に諸仏を見たてまつ る〉<sup>5</sup>

#### ⑦眉間白毫

七には眉間の白毫右に旋りて 宛転せり。……之を舒ぶれば 直くして長大なること白琉璃 筒のごとし放ち已はれば右に 旋りて頗梨珠のごとし。…… 十方面に於いて無量の光を現 ずること万億の日のごとくし て、具に見るべからず。但だ 光の中に於いて諸の蓮花を現 ず。上無量微塵の世界を過ぐ るまでに、花々相次ぎて、団 円正等なり。一一の花の上に 一の化仏坐したまへり。…… 一々の化仏復た無量の光を出 だしたまふ。一々の光の中に 亦た無量の化仏まします。是 の諸の世尊、行ずる者無数な り。住する者無数なり。坐す る者無数なり。臥する者無数 なり。或いは三十七品或いは 六波羅蜜或いは諸の不共の法 を説く。……〈……『観仏 経』云はく、「無量劫より昼夜

#### ⑥-2 如来額広平正相・如来面上 三輪相・髪際相

云何が如来額広平正相・如来面上三輪相・髪際相を観ず。 ……此の観を作す者は、一億劫の生死の罪を除却して、後身の生処に面に諸仏を見て、諸仏の家に生ず。<sup>29</sup>

#### (7)-1 如来額広平正相(白毫相)

- ・一には所謂白毛なり。相師 毛を舒べて毛の長大なるを見 る。……五尺を足満すること 琉璃筒のごとし。放ち已はれ ば右に旋りて頗梨珠のごと し。<sup>30</sup>
- ・其の白毫光仏の眉間より出 づ。宝蓮華は団円正等にして 一由旬を満つ。是くのごとく 相次ぎて上方を過ぐる。無量 無辺不可算数の微塵世界に華 華相次ぎて、一一の華の上に 一仏坐するを見る。……衆目 を映蔽すること万億の日のご とくして、具に見るべから ず。……仏の白毫相、無量劫 より心を捨てて慳しまず。… …心に所著無く身心懈らず。 疲倦の意無きこと頭燃を救ふ がごとし。……是くのごとき 衆多を波羅蜜と名づく。亦た 三十七助菩提法に従ふ。復た 十力・四無所畏・大慈大悲・

に精進して身心懈ること無きこと、頭の燃を救ふがごとくして六度・三十七品・十力・無畏・大慈大悲、諸の妙功徳を勤修して、此の白毫を得。此の相を観ずる者は、九十六億那由他恒河沙微塵数劫の生死の罪を除却す」と〉6

⑦-2 観四威儀品 金色の光明白

除却す。31

三念処、諸の妙功徳に従ひ

て、此の白毫を得。是くのご

とき等の人、九十六億那由他

恒河沙微塵数劫の生死の罪を

#### ⑧如来眼睫(牛王眼)

八には如来眼睫は猶ほ牛王のごとし。……上下に各五百の毛有り。優曇花の鬚のごとくして柔軟にして愛楽すべし。一々の毛端より一の光を流出す。頗梨の色のごとくして、頭を遶ること一匝、純らに微妙の諸の青蓮花を生ず。一々の蓋を執れり。7

#### ⑧如来眼睫相

云何が如来眼睫相を観ず。如来の眼睫、上下に各五百の毛生じて有り。柔軟にして愛すべきこと優曇華の鬚の光をしい。其の毛端より一のごをといまの色のごを見いて、前の衆相に入る。光明のといいで、前の衆相に入る。光明のとして、前の衆相に入る。光明のとして、前の衆相に入る。光明のとして、前の衆相に入る。光明のとして、前の衆相に入る。光明のとして、手に表の蓋有り。梵天王の書を執れり。3

#### 9仏眼青白

#### ⑩鼻修高直

十には鼻修く高く直くして、 其の孔現ぜず。……表裏清浄にして諸の塵翳無し。二の光明を出だして遍く十方を照らして、変じて種種の無量の仏事を作す。〈此の随好を観ずる者は千劫の罪を滅し、未来の生処に上妙の香を聞ぎ、常に戒香を以て身の瓔珞と為す〉。

#### ⑨-1 如来眼睫相(仏眼)

⑨-2 如来鼻出光明(仏眼両光) 仏眼の両光、其の明遍く照ら して諸仏の眼に入る。……青 き光の中に青き色の化仏有 り。白き光の中に白き色の化 仏有り。……神通人のごとく 雲の間に飛騰す。35

#### ⑩如来鼻相

云何が観如来鼻相と観ず。……鼻の孔より光を流して上下に灌注す。表裏清浄にして諸の塵翳無し。……仏滅度後の仏の諸の弟子、是くのごとく観ずる者は、千劫の極重の悪業を除滅し、未来の生処に上妙の香を聞ぎ、心意了了にして香に著せず。常に戒香を以て身の瓔珞と為す。36

#### ①唇色赤好

十一には唇の色赤好なること 頻婆菓のごとし。上下相称ひ て如量厳麗なり。……団円の 光明仏の口より出でて、猶ほ 百千の赤真珠貫のごとくし て、鼻と白毫と髪との間に入 出し、是くのごとく展転して 円光の中に入る。10

#### (12)四十歯斉

十二には四十の歯斉しく、浄く密くして根深し。白き河雪に逾えたり。常に光明有り。 其の光紅白にして、人の目を映耀す。<sup>11</sup>

#### ⑭舌相広長

十四には世尊の舌相は、薄く浄くして広く長し。……舌の上に五の画あり、猶ほ印文のごとし。笑みたまふ時には、舌を動かすに五の色光出だして、仏を遶ること七匝して還りて頂より入る。<sup>12</sup>

#### ①頸出円光

十七には頸より円光を出だしたまふ。咽喉の上に点相有り

#### ①如来唇色赤好如頻婆果相

云何が如来唇色赤好如頻婆果相を観ず。上下の唇と及び齗齶と和合して光を出だす。其の光団円なること猶ほ百千の赤真珠貫のごとし。仏の口より出でて仏の鼻に入る。仏の鼻より出でて白毫に入る。白毫より出でて諸髪の間に入る。髪の間より出でて円光の中に入る。37

#### ②如来唇色赤好如頻婆果相(四 十歯)

ロの四十の歯の印上より光を 生ず。其の光紅白にして、光 光相照らす。……是くのごと く衆色、仏在世時に人の目を 映耀す。<sup>38</sup>

#### 40如来広長舌相

云何が如来広長舌相を観ず。 ……舌の上に五の画ありて、 宝印文のごとし。……諸仏笑 む時に、其の舌根を動かす。 此の味力の故に、舌より五光 を出だして、五色分明なり。 仏を遶ること七匝して還りて 頂より入る。<sup>39</sup>

①如来頸相・欠瓮骨満相・臆徳 字相・万字印相 (円光) 云何が如来頸相・欠祭骨満

相・臆徳字相・万字印相を観 ず。是の衆字の間より円光を 出生す。……咽喉の上に点相 有り。分明なること猶ほ伊字 のごとし。一一の点の中より 二光を流出す。其の一一の光 前の円光を遶る。七匝足満し て衆画分明なり。一一の画の 間に妙蓮華有り。其の蓮華の 上に七化仏有り。一一の化仏 に七菩薩有りて以て侍者と為 り。一一の菩薩二手に皆如意 宝珠を執る。其の珠金の光、 青・黄・赤・白及び摩尼色皆 悉く具足す。是くのごとく諸 光の画中を囲繞す。……仏の 円光了了なること画のごと く、鏡に面を見るがごとし。 ……仏の頸を囲繞すること、 上に亦た一尋、下に亦た一 尋、左に亦た一尋、右に亦た 一尋なり。<sup>40</sup>

#### 18頸出二光

十八には頸より二の光を出だす。其の光万色ありて、遍く十方の一切の世界を照らす。此の光に遇ふ者は辟支仏と頸を、此の光諸の辟支仏の頸を照らす。此の相現ずる時に、行者遍く十方の一切の諸の時で大人を見るに、鉢を虚空に関げて十八変を作す。一々の足

#### 18如来頸相

頸相より二光を出だす。其の 光万色有りて、遍く十方の一 切の世界を照らす。諸の衆生 有りて善根熟す者は斯の光明 に遇ひて、十二縁を悟りて辟 支仏と成る。此の光諸の辟支 仏の頸を照らす。此の相現ず る時に、行者遍く十方の一切 の諸の辟支仏を見るに、鉢を の下に皆文字有りて、其の字 十二因縁を宣説す。<sup>14</sup>

#### ① 欠条骨満相

十九には欠登骨満の相あり。 光十方を照らすに虎魄の色を 作す。此の光に遇ふ者は声聞 の意を発す。是の諸の声聞此 の光明を見るに、分かれて十 支と為る。一支に千の色、十 千の光明あり。光ごとに化ム 有す。一々の化仏に四の比丘 有りて以て侍者と為り、一々 の比丘皆苦・空・無常・無我 を説く。<sup>15</sup>

#### ②腋下充実

二十一には如来の腋の下は悉く皆充実なり。紅紫の光を放ちて諸の仏事を作し、衆生を利益す。<sup>16</sup>

虚空に擲げて十八変を作す。 諸の辟支仏の一一の足の下に 皆文字有りて、其の字十二因 縁を演説す。41

#### ⑩如来欠瓮骨満相

云何が如来欠急骨満相を観ず。相に満てる光明遍く十方を照らして虎魄の色を作す。若し衆生有りて此の光に遇を発す。是の諸の声聞此の光意を見るに、分かれて十支と為る。一支に千の色、十千の光明あり。光ごとに化仏有り。一一の化仏に四の比丘有りてけ者と為り、一一の比丘皆苦・空・無常・無我を説く。42

#### ②如来胸徳字万字相

云何が如来胸徳字万字相を観 ず。腋の下の摩尼珠は皆光明 を放つ。其の光紅紫にして、 中に金華有り。其の華開 し、化して無量百千万億の無 数の衆華と為る。一一の諸の 上に無量の仏有り。是の諸の 化仏に各千光有り。光に一化 仏あり。其の光に五色あり。 若し衆生有りて此の光明に遇 っば、狂者は正を得、乱 資窮 定を得、病者は癒を得、貧窮

#### 22仏双臂肘

二十二には仏の双臂肘、明ら かに直く□円なること象王の 鼻のごとく、平立せるに膝を 摩づ。……手掌に千輻の理あ り、各百千の光放ちて漏く十 方を照らすに、化して金水と 成る。金水の中に一の妙水有 り、水精の色のごとし。餓鬼 は見て熱を除く、畜生は宿命 を識る。狂象の見るは師子王 と為。師子は金翅鳥と見る。 諸竜も亦た金翅鳥王と見る。 是の諸の畜生各所尊と見て、 心に恐怖を生じて、合掌し恭 敬す。恭敬するを以ての故に 命終して天に生まる。<sup>17</sup>

#### 27胸有万字

二十七には胸に万字有り。実相の印と名づく。大光明を放つ。……光の中に無量百千の衆の花有りて、一々の花の上に無量の化仏有す。是の諸の化仏各千の光有りて、衆生を

者は自然に宝を得、盲者は視ることを得、聾者は聴くことを得、啞者は能く言ひ、癃跛・疥癩は皆除くことを得て愈ゆ。<sup>43</sup>

#### ②如来臂口繊円如象王鼻相

云何が如来臂□繊円如象王鼻 相を観ず。手の十指は鞍を合 して、掌に千輻の理あり。各 各皆百千の光明を放つ。…… 是くのごとく衆光遍く十方の 無量世界を照らす。世界を照 らし已はりて化して金水と成 る。金水の中に一の妙水有 り、水精の色のごとし。餓鬼 は見れば熱を除き清涼なり。 畜生見れば自ら宿命を識る。 狂象見れば師子王と為。師子 之を見て金翅鳥と為。諸竜之 を見て金翅鳥王と為。是の諸 の畜生各所尊を見て、心に恐 怖を生じて、合掌し恭敬す。 恭敬するを以ての故に命終し 天に生まる。4

#### ②如来胸徳字万字相

云何が如来胸徳字万字相を観ず。腋の下の摩尼珠は皆光明を放つ。其の光紅紫にして、中に金華有り。其の華開敷して、化して無量百千万億の無数の衆華と為る。一一の華の

利益す。乃至遍く十方の仏の 頂に入る。百千の光を出だし たまふ。一々の光六波羅蜜を 説く。一々の化仏一の化人の 端正微妙にして状弥勒のごと きを遣はして、行者を安慰せ しむ。〈此の相光を見る者は、 十二億劫の生死の罪を除く〉<sup>18</sup>

化仏に各千仏有り。……遍く十方の諸仏の頂の上に入る。 入り已はりて諸仏の胸の中に百千の光有り。……是くのごとく衆光六波羅蜜を演説す。……一の化仏一の化人の端厳微妙にして状弥勒のごときを遣はして、行者を安慰せしめて是の言を作す。……仏の胸相の光を見る者は、十二万億劫の生死の罪を除く。<sup>45</sup>

上に無量の仏有り。是の諸の

#### 28心相妙光

二十八には如来の心相は紅蓮 花のごとし。妙なる紫金の光 を以て間錯と為り。琉璃の筒 のごとくして懸りて仏の胸に 在り。合せず開せず、団円な ること心のごとし。万億の化 仏仏心の間に遊ぶ。又た無量 微塵の化仏仏心の中に在し て、金剛台に坐して、無量の 光を放ちたまふ。一々の光の 中に亦た無量微塵の化仏有し て、広長の舌を出だし、万億 の光を放ちて諸の仏事を作し たまふ。〈仏心を念ふ者は、十 二億劫の生死の罪を除く。生 生に無量の菩薩に値ふことを 得と云々。……〉19

#### 28-1 如来臍相 (如来心)

・云何が如来臍相を観ず。… …如来の心は紅蓮華のごと し。……妙なる紫金の光を以 て間錯と為り。妙琉璃の筒懸 かりて仏の胸に在り。仏身の 内に万億の化仏を見る。是の 諸の化仏、仏心の間に遊ぶ。46 ・紅華に金光ありて、開せず 合せず、団円なること心のご とし。……一一の色の中に無 量微塵数の化仏あり。一一の 化仏金剛台に坐す。其の金剛 台、金色の光明を放つ。其の 光の中に亦た化仏有り。 …… 是の諸の化仏は皆広長の舌相 を出だして、上は髪際に至 る。 一一の仏の舌に一億光有 り。其の光合聚して十千段と 為る。一一の光の上に百億化

仏有り。結加趺坐して、普現 色身三昧に入る。<sup>47</sup>

#### 28-2 観四無量心品

仏心を念ふ者は、十二億劫の 生死の罪を除く。是の観を作 す者は生生の処に……恒に無 生菩薩に値遇することを得。<sup>48</sup>

#### 34如来陰蔵

三十四には如来の陰蔵は平らなること満月のごとし。金色の光有りて、猶ほ日輪のごとく、中外俱に浄し。20

#### 34観馬王蔵品

- ・未来の衆生云何が当に如来 陰馬蔵相を観ずべし。……咸 く聖体の平らなること満月の ごとし。金色の光有りて猶ほ 日輪のごとし。<sup>49</sup>
- ・仏に馬王蔵相有り。……金 剛器のごとく、中外俱に浄 し。<sup>50</sup>

#### 36双腨相繊円

三十六には世尊の双腨漸々に 繊円なること、翳泥耶千鹿王 の腨膊のごとし。鉤け璅れる 骨の盤結せる間より諸の金光 を出だす。<sup>21</sup>

#### 36如来頸相・欠瓮骨満相・臆徳 字相・万字印相 (鹿王□)

鹿王□の鉤鎖骨に蟠竜結間あり。是くのごとき中間より諸の金光を出だす。51

#### 42足下生一華

四十二には……足下及び跟に 各一の花を生せり。諸の光を 囲遶して十匝を満足す。花々 相次ぎて一々の花の上に五の 化仏有す。一々の化仏五十五 の菩薩を以て侍者と為て、 一々の菩薩の頂に摩尼珠の光

②仏頸出円光相・欠瓮骨満相・ 臆徳字相・万字印相(足下輪相 及長足跟)

足下輪相及び長足跟に各一華を生ず。……仏の足跟より出でて諸の光を囲遶して十匝を満足す。華華相次ぎて一一の華の中に五の化仏有り。一

を生ず。此の相現ずる時に、 仏の諸の毛孔より八万四千の 微細の少光明を生じて、身光 を厳飾して極めて可愛ならし む。此の光一尋にして其の相 衆多なり。乃至他方の諸の大 菩薩此れを観ずる時に、此の 光随ひて大なり。<sup>2</sup>

の化仏五十の菩薩を以て侍者と為て、一一の菩薩、其の頂上に摩尼珠光を生ず。此の相現する時に、仏の身の毛孔の一一の孔の中より八万四千の微細の諸の小光明を旋生して、身光を厳飾して極めて可愛ならしむ。……此の光一尋にして其の相衆多なり。……乃至他方の諸の大菩薩仏を観ずる時に、此の光随ひて大なり。™

#### 註

- 1 『浄真全』一、1096頁。
- 2 『浄真全』一、1097頁。
- <sup>3</sup> 『浄真全』一、1097頁。
- 4 『浄真全』一、1097頁。
- 5『浄真全』一、1097頁。
- 6 『浄真全』一、1097~1098頁。
- 7 『浄真全』一、1098頁。
- 8 『浄真全』一、1098頁。
- 9 『浄真全』一、1098~1099頁。
- 10 『浄真全』一、1099頁。
- 11 『浄真全』一、1099頁。
- 12 『浄真全』 一、1099頁。
- 13 『浄真全』一、1100頁。
- 14 『浄真全』一、1100頁。
- 15 『浄真全』一、1100頁。

- 16 『浄真全』一、1100頁。
- 17 『浄真全』一、1100~1101頁。
- 18 『浄真全』一、1101~1102頁。
- 19 『浄真全』一、1102頁。
- <sup>20</sup> 『浄真全』一、1102~1103頁。
- 21 『浄真全』一、1103頁。
- 22 『浄真全』一、1104頁。
- 23 『大正蔵』一五、662頁下~663頁上。
- 24 『大正蔵』一五、649頁上~中。
- ∞ 『大正蔵』一五、649頁中。
- 26 『大正蔵』一五、656頁中~下。
- 四 『大正蔵』一五、664頁上。
- 28 『大正蔵』一五、655頁下。
- 29 『大正蔵』一五、663頁中~下。
- <sup>30</sup> 『大正蔵』一五、649頁中。
- 31 『大正蔵』一五、654頁中~655頁中。
- ∞ 『大正蔵』一五、682頁中。
- 33 『大正蔵』一五、656頁上。
- 34 『大正蔵』一五、656頁上。
- 35 『大正蔵』一五、663頁下。
- 36 『大正蔵』一五、656頁下~657頁上。
- 37 『大正蔵』一五、657頁上。
- ≫『大正蔵』一五、657頁上。
- 39 『大正蔵』一五、657頁上~中。
- 40 『大正蔵』一五、659頁中~下。
- 41 『大正蔵』一五、664頁中。
- 型『大正蔵』一五、664頁中。
- 岛『大正蔵』一五、665頁上。
- 44 『大正蔵』一五、665頁中。
- <sup>45</sup> 『大正蔵』一五、665頁上~中。

- 46 『大正蔵』一五、665頁中~下。
- 47 『大正蔵』一五、668頁上。
- 學『大正蔵』一五、675頁上。
- 『大正蔵』一五、683頁中。
- ™ 『大正蔵』一五、687頁上。
- 51 『大正蔵』一五、660頁上。
- 52 『大正蔵』一五、660頁上。