|               | 親鸞思想と宗教多元主義における総合的研究 | 学位(博士)請求論文 |
|---------------|----------------------|------------|
| <b>逸</b><br>見 | 合<br>的<br>研<br>究     |            |
| 逸見 世自在        |                      |            |

# 親鸞思想と宗教多元主義における総合的研究 目次

| 第一節 類型論の考察           |
|----------------------|
| 小序                   |
| 第一章 他宗教理解における類型論     |
| 第二項 本論の構成            |
| 第一項 本論の視角一七          |
| 第二節 本論の視角と構成         |
| 第三項 現状と課題一五          |
| 第二項 武田龍精の宗教多元主義 一二   |
| 第一項 仏教における宗教多元主義の議論一 |
| 第二節 仏教における宗教多元主義の議論一 |
| 第三項 キリスト教における宗教多元主義  |
| 第二項 他宗教理解の類型論七       |
| 第一項 宗教多元主義の起源五       |
| 第一節 世界における宗教多元主義の議論四 |
| 小序一                  |
| 序論                   |
|                      |

| 第二項 八相示現一一八          |
|----------------------|
| 第一項 利他教化地            |
| 第三節 還相の菩薩と聖道門との関係一〇一 |
| 第三項 真仮偽判             |
| 第二項 二双四重判            |
| 第一項 聖浄二門判            |
| 第二節 親鸞の教判論           |
| 第三項 仮の仏弟子 方便の機       |
| 第二項 権化の仁七四           |
| 第一項 権仮方便七〇           |
| 第一節 親鸞の方便観七〇         |
| 小序                   |
| 第二章 親鸞における聖道門観       |
| 小結五〇                 |
| 第四節 多元主義の再考          |
| 第三節 包括主義の再考三六        |
| 第二節 排他主義の再考          |
|                      |

| 初出一覧                | 初出一覧      |
|---------------------|-----------|
| 又                   | <b>論文</b> |
| 鄭                   | 講録・       |
| 参考書籍                | 参考書       |
| 聖典及び辞書              | 聖典        |
| 参考文献                | 参考文献      |
|                     | 第三節       |
| 節  新たな包括主義モデルの提示二二八 | 第二        |
| 節 各章の要旨             | 第一签       |

、引用する漢文は現行の常用漢字に改めて記載した。

二、書物名及び引用典籍は以下のように表記する。

欧米を中心とする海外の人名はローマ字表記とカタカナ表記を併用した。

四、 人物の敬称は省略した。

五、 註は各章末に通し番号で示した。

六 日本語表記の出典は次のように略記した。

『大正新脩大蔵経

『浄土真宗聖典全書』

『真宗聖典全書』

天親『無量寿経優婆提舎願生偈』

曇鸞『無量寿経優婆提舎願生偈註』

英語表記の出典は次のように略記した。

七、

The Collected Works of Shinran

¶Jodo Shinshu Seiten Zensho]

『大正蔵』

『聖典全書』

 $\downarrow$ 『真聖全』

『往生論註 『浄土論』

→CWS

 $\rightarrow$ JSSZ

The doctrinal classification of \* True, Temporal, and False

 $\rightarrow$ TTF

The True Teaching, Practice and Realization of the Pure Land Way  $\rightarrow$ TTPR

The Chapter on Transformed Buddha-Bodies and Lands

→TRRI

八、引用文の中略は(中略)で示した。

九 筆者が便宜上必要と判断し補った箇所は〈〉で括って示した。

初出論文である「Toward a Contemporary Shin Buddhist Understanding of Other Religious Traditions:

り、本論文では邦訳する形で研究内容を反映した。よって、原文(英文)を併記する必要から、本論 Religiously Plural World」(『龍谷大学大学院文学研究科紀要』四〇、二〇一八年)は、英語表記であ Applying Shinran's Doctrinal Classification of "True, Temporal, and False" as a Bridge in a

文末尾に付録として掲載する。

#### 序論

#### 小序

のように解釈することが出来るのか、 生や宗教の多元的状況という今日の世界において、自身の宗教と異なる他の宗教をどのように捉え、 であろう。 ク(John Hick)に代表される哲学的、 宗教多元主義 (Religious Pluralism) ゎ゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゙゚゚ という他宗教理解のあり方とその議論の総称とすることが出来る 神学的仮説であるとされる。 狭義的意味では、 イギリスの宗教哲学者であるジョ しかし、広義的意味では多文化共 ン ・ ヒ سلح

出来るのか、 文化的状況に置 元主義における総合的研究」と題する本論の目的は、 本論の題目 という浄土真宗独自の他宗教理解のモデルを提示することにある。 に掲げる かれている目下の浄土真宗1が、 「宗教多元主義」とは、 あくまで後者の意味である。 キリスト教に代表される他宗教をどのように視ることが 親鸞が生きた鎌倉時代とは大きく異なる宗教的 よって、 「親鸞思想と宗教多

面と言い換えることもできるが、二つの研究意義が存すると考えられる。まず対内的、 かる研究 浄土真宗の再生という点が挙げられる。 には、 対内的 (浄土真宗内部) と対外的 (浄土真宗外部)、 あるいは教学的側面と実践 教学的 側面から 的側

性)、どの点が異なるのか 融合をされて今日まで形成されてきた経緯 浄土真宗に限らず、宗教は歴史的に見ても他の宗教との関わり合いのなかから、互い (差異性)、 という議論から独自の教義、 がある。 そして、 その他 教学を形成してきたとも言える。 の宗教とどの点が同 じであ に り 触 供通 発や 例

後に詳れ しく取り り上げる武田龍精は、 宗教をひとつの伝統と捉え、 次のように指摘 してい

は、 定的実体ではない。「蓄積的」に、さまざまな異質なる要因が邂逅・対決・統合され形成されてきた 仏 していった、「生きた運動体」として捉え直されてくる。伝統と呼ばれるものは、 内容豊かなる複合体」(以後、「伝統的ダイナミック」と略記する)である。 教 けっして同質的な静動的実体などではなく、 ・キリスト教・イ スラム ・ヒンズー教・ユダヤ教・儒教等と従来呼ばれてきたそれぞれ 時間とともに、 内在的に高度に異なるものに変化 もはや不変なる固 0 伝統

ろう。 決・統合」 が書かれた意図も、 の仏教教義の位置づけを論じた二双四重判や、「外教」を論じた「化身土文類」(以下、「化巻」と称す) 武 田による によって自身の教学(浄土真宗) 「宗教」の定義を踏まえれば、 単なる他宗教や他宗派の批判や否定ではなく、まさに武田が言及する「邂逅・対 のアイデンティティ形成のプロセスであったとも言えるだ 浄土真宗においても同じことが言えるだろう。 例えば、 他

ば 時代的状況から解き放し、新たなアイデンティティを確立することであると言え、武田の言葉を借りれ 以上を踏まえれば、 生きた運動体」 へと蘇らせることが出来る。 現代の浄土真宗と他宗教との関係を考察する作業は、 浄土真宗を鎌倉時代とい う

対外的、 実践的側面から言えば、実践的 「共生」3の規範を裏付ける基礎となる可能性が存する

が現実的な共生に貢献してきた可能性は否定できないと思われる。 の位置づけが重要である。 と考えられる。 であるかという「理解」に留まらず、自己にとって、それらがどのような存在であるかという、 その為、 古来から続く神をどのように解釈すれば良いのかという葛藤と議論の末から誕生したものである。 一独善的なレッテル貼りといった批判は想定できるものの、 すなわち、 歴史的に見ても、 自己と異なる宗教的背景を有する他者と「共生」するには、 神仏習合や本地垂迹説などは、 歴史的に見れば関係性の位置づけ 仏教を受容した日本に その他者が 関係性 お 何

るとも言える。 会実践は、宗教の壁を無視したものであり、 (Engage)する場は、まさに多文化、多宗教が共存する場であり、自己の宗教教義を基にした一方的社 その上で、仏教あるいは浄土真宗の「実践」の必要性、 近年注目されている、エンゲージドブディズム(Engaged-Buddhism)が挙げられる。 他宗教との相互理解、 重要性が叫ばれて久しい。 協力なくしては、 もはや不可能であ その具体例とし しかし、実践

提として、宗教多元主義の議論が起こった経緯と現状を、 とする浄土真宗以外の宗教)とミクロ的視点(浄土真宗内部) 以上の問題意識を踏まえた上で、序論では現代における親鸞思想と宗教多元主義を考えてい マクロ的視点(主としてキリスト教をはじめ から確認していく。 く上の前

# 第一節 世界における宗教多元主義の議論

異なる他

の宗教にも深

い理解を示している」。とされる。

その証左に、

代表的な宗教多元主義者である

指

的

#### 第 項 宗教多元主義の起!

ることが出来 このような議論が活発に行われるようになった起源 論 に おけ る る宗教多元主義とは、 の か、 という他宗教理解 自身の宗教と異なる他の宗教をどのように捉 のあり方とその議論 について概観しておこう。 の総称であることはすでに述べた。 え、 どのように その上 解 釈す

より、 が沸き起こったという経緯である。 教が置かれた外的要因と内的要因があると指摘されている。 かも深い接触」 る人間同士が接触する機会が増えた点が挙げられる。 誤題が、 々と共存せざるを得な 摘 宗教多元主義の起源 まず外的要因として、 世紀 大航 7 あり、 には £ \ る。 海 じまっ 時代からはじまるヒト ⁴があるとされる。 その課題を克服するためには、「キリスト教絶対主義」を克服する必要性があったことを それ た話ではなく、 19 は、 え、 世界の 11 主 彐 宗教多元主 1 に二十世紀のキリ 口 グ ッパ、 口 その事例として、 そこには しか とヒトとの交流が活発になり、 1 バ 義の提唱者には とりわけヒックが活躍した当時のイギリスの現実的 し、 ル化による交通、 岸根敏幸が指摘するように、 「自らが信じる宗教とは異なる他の宗教との具体的で、 スト教であるとされる。 長谷川 すなわち、 「自らが基盤 流通の発達に (間瀬) 航空、 それに伴 恵美は、 とする宗教だけではなく、 鉄道とい よって、 そこには、 単なる い宗教の キリスト教以外の宗教 った交通手段の 異なる宗教を背景とす 「交流」という点では <u>二</u> グロ 世 紀の 1 かつ、 バ キリス ル な交流 それとは 発達に 具体 }

バル化が宗教多元主義の起源のひとつとされる。 ックをはじめ、 ル・ニッター 宗教間対話といった高いレヴェルでの他宗教との交流に積極的である。 (Paul F.Knitter)らは、各々世界の他宗教(キリスト教以外) ジョン・B・カブ (John B. Cobb)、レイモンド・パニカー このような、宗教のグロ (Raimundo Panikkar) ( に対する造詣が非常に深

ュメニズム(Ecumenism)の運動がはじまった。 他宗教との対話や協力関係に関心が注がれ、プロテスタントを中心とする世界協会主義、すなわちエキ ンバラ宣教会議 るキリスト教は、 さらに、 他宗教からの改宗が主たる関心事であった。しかし、近現代に入ると、例えば一九一〇年のエディ 内的要因としては、 (The 1910 World Missionary Conference, the Edinburgh Missionary Conference) りせ 主に世界各地における植民地支配と同時並行的に行われた宣教がその活動の中心であ キリスト教内部の変化が挙げられる。 周知のとおり、 中世、 近世にお ゖ

これらの過程は、後に詳述するアラン・レイス(Alan Race)による三類型 ト教内部に大きな影響を与え、キリスト教以外の宗教が主張する宗教的真実に対する見方が軟化する。 元主義が誕生する教義的背景となったとされる。 ル・ラーナー またその象徴ともいえる第二バチカン公会議(Councilium Vaticanum Secundum 一九六二-一九六五) 『キリスト教以外の諸宗教に対する協会の態度についての宣言』(Nostra aetate)7が公布され、 における排他主義 (Karl Rahner)による「匿名のキリスト教徒」(anonyme Christen)という概念がキリス (Exclusivism) から包括主義(Inclusivism) への移行期であると言え、宗教多 (排他主義、 包括主義、多元

## 第二項 他宗教理解の類型論

Sharpe)の『FAITH MEETS FAITH』がその最初期の研究事例とされる。 や、Carl F.Hallencreutz の『Approaches to Men of Other Faiths』のほか、 し・トーマス (Owen C.Thomas) じよる『Attitudes toward religions: some Christian interpretations』<sup>8</sup> に渡る。 この他宗教理 他宗教をどのように理 項で述べたように、 またその一環として、 解の視座の研究は、 解することが出来るのか、 キリスト教内部における他宗教への関心は、 他宗教理解の類型論の研究が行われ、例えば一九六九年のオーウェン・ 諸宗教の神学(Theology of Religion)と呼ばれ、 という他宗教理解の視座へと緩やかに 改宗させるべき対象から、 エリック・シャープ (Eric J. その研究事例は多岐 移行してい むしろ

同じくポール・ニッターの『Without Buddha I could not be a Christian』では、 容モデル だで幅広く使用されるようになる。また、二〇〇二年には、ポール・ニッター(Paul F. Knitter)による Christian theology of religions』ºが出版され、反宗教多元主義者を含む宗教多元主義を議論する者の ル(Replacement Model)、成就モデル(Fulfillment Model)、 『Introducing theologies of religions』が出版され、アラン・レイスの類型論に近似しつつも、 その後、一九八三年に既述のレイスによって『Christians and religious pluralism: patterns in the (Acceptance Model) の四つの類型論10が新たに提示された。さらに、 相互性モデル(Mutuality Model) 二〇〇九年に出版された 人間における宗教的アイ 置換モデ あい 受

₽, 選択することが可能であるとし、従来の類型論を根本から覆す様相を呈している。 ス・ハイブリッド-religious-hybrids〉という、 指標を提示している。その上で、ニッターは、 身における核となる宗教〈コア・レリジャス・アイデンティティ-core -religious-identity〉 デンティティは単一ではなく複合的であることを仏教における 同時に、 他宗教の存在を排他せず、関係を維持・構築することが出来るとする新たな宗教的属性の 従来の択一を迫る宗教的属性から、 〈ダブル・ビロンギング-double-belonging〉や〈レリジャ 〈無我〉 の思想を手掛かりに指摘 複数の宗教を同 を抱きながら Ĺ 時的に 自

# 第三項 キリスト教における宗教多元主義

あろう。 以上のような背景から宗教多元主義は誕生したわけであるが、 ヒックは、主に八〇年代頃から、 活発的に宗教多元主義に関する独自の論考を発表している。 その代表例は言うまでもなくヒックで

一九八二年『Gods Has Many Names』 (邦訳: 『神は多くの名前をもつ:新しい宗教多元論 間瀬 啓允

訳、

岩波書店、一九八六年)

四年) 一九八三年『Philosophy of Religion』 (邦訳: 『宗教の哲学』 間瀬啓允、 稲垣久和訳、 勁草書房、 九九

一九八五年『Problems of Religious Pluralism』 (邦訳:『宗教多元主義:宗教理解のパラダイム変換』 間

瀬啓允訳、法蔵館、一九九〇年)

うひとつのキリスト教:多元主義的宗教理解)間瀬啓允、 一九八九年『The Myth of Christian Uniqueness: Toward a Pluralistic Theology of Religions』 渡部信訳、 日本基督教団出版局、 (邦訳:も

一九九五年『A Christian Theology of Religions: The Rainbow of Faith』 岩波書店、 一九九七年) (邦訳:宗教がつくる虹)、 間瀬

of Chicago Press、一九九六年)、カブ(John B. Cobb)の『Beyond Dialogue : toward a mutual 議の論文集である『The Myth of Christian Uniqueness』には寄稿せず、それに反発するかたちで一九九 カブは、 transformation of Christianity and Buddhism』(Fortress Press、一九八三年)などが挙げられる。このよ 年)や、デイヴィッド・トレーシー(David Tracy)の『The New Pluralism in Theology』(University Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes toward World Religions』(Orbis Books、一九八五 宗教多元主義の論考が幾つか発表されている。その代表例としては、ニッター(Paul F.Knitter) ○年に出版されたデコスタ(Gavin D,Costa)の編集による『Christian Uniqueness Reconsidered: ヒックによる宗教多元主義に関する論考が発表されて以降、 ヒック以外にも、 一九八六年にクレアモントで開催された諸宗教の神学に関する会議に参加するものの、その会 八〇年代から九〇年代にかけて様々な宗教多元主義が提唱された。なかでも、 その他のキリスト教神学者による独自 の  $\lceil N_0 \rceil$ 

Theology of Religions(Faith Meets Faith Series in Interreligious』に寄稿してい る。 12

あり、 る。 の仮説が、 こそ多元であり、 議論と論考が発表されている。 以上のように、宗教多元主義は主に八○年代から九○年代にかけてキリスト教神学者を中心に活発 これらの宗教多元主義に対する評価は千差万別であるが、 論 証 一連の議論 不可能なゆえに議論も決着は未だ見えていない状態である。 内容によって通約的多元主義と非通約的多元主義13 などといった分類が後にされ の火付け役となったことは紛れもない事実である。 後の本論 で詳しく扱うが、宗教多元主義と一言で分類しても、 ヒックの宗教多元主義が終末論 しかし、 ヒックの宗教多元主義 その 的 [仮説] 内 てい

# 第二節 仏教における宗教多元主義の議論

# 第一項 仏教における宗教多元主義の議論

宗とキリス 日本仏教学会による『佛教と他教との對論』 のほか、 古くは中 仏教における他宗教 世 キリスト教との関係でいえば、不干斎ハビアンの } 一の本地で 教』 の 垂迹 ほ か、 説や諸仏護念説などがあり14、 (仏教以外の宗教) 一九八〇年出版の との関係を論じた歴史は、 などが挙げられる。 『仏教思想史2 道教、 『妙貞問答』や近年では滝沢克己の 儒教との関係でいえば、 〈仏教と他教との対論〉 しかし、 たとえば神道との関係でいえば、 これらは比較宗教学的研究に 空海 や一九九七 の 『三教指帰 『浄土真 年

属すものであり、 がされるようになったのは、 欧米のキリスト教神学者による諸宗教の神学 比較的最近である。 (Theology of Religion) の流れをうけて

がある。 義」について」などが挙げられ、さらに、次項で扱う武田龍精による「宗教多元主義と真理証言」など の側からの宗教多元主義に対する意見表明がなされている。 とキリスト教シンポジウム・ワークショップ』と題するシンポジウムの成果が発表され、 主義に関する論考が発表され、 比較を超えて - 宗教多元主義と宗教的真理・阿弥陀仏とキリスト・浄土と神の国 や峰島旭雄の「浄土教とキリスト教―比較を超えてー」、松尾宣昭の「ヒックの 一九九六年出版の山 翌年一九九七年には、龍谷大学仏教文化研究所から 田 明 爾 編 『現代への宗教の視点』という論集では、 具体的には、 信楽峻麿の「宗教多元主 ヒッ 宗教対話 親鸞思想と現代社 本格的に クの宗教多元 「宗教多元主 : 浄土教 仏

に Buddhism Accept Other Religions as Equal Ways?」と題する論考が発表されている。 ス・田中 催された第七回ENBCの会議の成果は、二〇〇八年出版のペリーシュミット・リューク(Perry Schmidt-European Network of Buddhist Christian Studies(ENBCS)が設立され、二〇〇七年にザルツブルクで開 おける宗教多元主義の議論は、主に九○年代から二○○○年代に入ってから本格的に議論されるよう あるいは、 I編『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』として発表された。ここでは、 (Kenneth Tanaka)による仏教の側からの宗教多元主義が「Buddhist Pluralaism: Can 海外では、一九九六年にハンブルク大学のミッション・アカデミーに おい このように、 て、 仏教

になり、 キリスト教における諸宗教の神学と比較して、 その議論も初期の段階にあると考えられる。

## 第二項 武田龍精の宗教多元主義

田 田 日は本論 の代表的論考を挙げると次の通りである。 前項で述べたように、 が取り扱う浄土真宗の立場からの宗教多元主義を一九九六年頃から積極的に発表している。 仏教においても宗教多元主義の議論は近年活発に行われてい る。 なかでも、 武 武

親鸞浄土教再解釈の一視座:宗教多元時代における浄土教の脱構築」 (『宗教研究』八二、二〇

#### 〇八年)

「講演 二○一○年度 真宗大谷派教学大会 親鸞聖人『真仮偽判』の現代的課題:宗教多元主義に基

づく対話論的真理観を視座として(親鸞と現代:『教行信証』 の課題) (『真宗教学研究』三二、

#### 二〇一一年)

「宗教多元主義と真理問題(一): 親鸞浄土教の課題」 (『日本仏教学会年報』六二、一九九六年)

「宗教多元主義と真理問題(二): 親鸞浄土教の課題」 (『眞宗學』九五、一九九七年)

その上で武田は、 宗教多元主義の立場から親鸞浄土教を現代的状況に応答させるべく、浄土真宗を

れ、 いう課題 脱構築」 次のように述べている。 (外的課題) と、 する必要性を唱 「真仮偽判」という浄土真宗内部における教学的問題 「えてい . る。 その問 題意識の背景には、 浄土真宗が置か れてい (内的課題) る現代的状況 があるとさ

#### (外的課題)

ていかなければならない。 義ならびに思想構造が 諸宗教の相対化という歴史的状況のなかにあって、 んとするとき、 みずからを如何に変革して行かなければならない 根本的 15 に問 わなけ ればならないか。 親鸞が開顕 また、 「浄土真宗」 か、 さらに、そのような状況 深刻な問い を構成するい にわれわれは答え かなる教 に応答せ

#### (内的課題)

想 ごく一部でしかない。限られた諸思想に対比して「真」であるからといって、普遍的真実性を主張 偽・異執」と断定されたこと。実はこのことが、親鸞浄土教の立場において、世界宗教対話ならび 聖道門が に宗教多元主義への積極的な方向に対して、ある種の障害のひとつとなっている教義的原因ではな € 1 であったことはいうまでもない。 か。「偽」として排除された対象は、親鸞在世当時、仏教以外の思想として知られていた限りの思 「仮」であると規定されたこと。さらに第二に仏教以外の宗教ならびに思想がすべて 現代の思想研究から見るならば、そこで取り上げられた対象は 邪

することは、現代思想研究の領域ではゆるされない。16

せるべく、「リヴァイズ」17(修正・改訂)する必要性を提唱してい るという問題意識である。 べて「偽」となり、 土教をそのまま現代に援用 すなわち、 証文類』 (以下、 親鸞によって聖道門は 宗教多元主義の立場からは、 『教行信証』 その上で武田は、 した場合、浄土真宗における一神教をはじめとする世界の他宗教の存在がす と称す) 仮 に対する構造理解が前提にあり、 とされ、 次のように そのような排他的な浄土真宗は変革していくべきであ 外教は 『教行信証』 偽 とされた真仮偽判とい . る。 の 「化巻」を現代的状況に応答さ その前提のもとで、 う 『顕浄土 親鸞浄

保持 巻」を著した仏教学者としての姿勢を考えるならば、 することを意味しない。  $\mathcal{P}$ にリヴァイズしたことであろう。このことはなんら「化身土巻」の価値を低下させたり親鸞を冒 し親鸞が現代世界に出現したならば、 限界を超えて重大な示唆をあたえる。 し提示しているのが実は むしろ親鸞自身が当時の伝統的仏教界にあってあれほどの厖大な 「化身土巻」であり、 特に 18 「化身土巻」の外教釈は自分自身の手によって全面 そこにこそ「化身土巻」 親鸞をしてリヴァイズせしめるほどの がわ れ わ れ に 対し 「化身土 内容を て歴 瀆

以上のような武田の論に対しては、 たとえば大野択による「真仮偽判を問い直す必要性について」いと

題する批判的 論考が出され、 今なお武田 の宗教多元主義には検討 が続けら れて ( V る。

### 第三項 現状と課題

多元主義の研究が置かれている問題点を見ておこう。 以上、 仏教 K お ける宗教多元主義の議 論 の経緯を確 認 した。 その上で、 現代に おける親鸞思想と宗教

- ① 他宗教理解の類型論に対する検証の少なさ
- ② 親鸞の他宗派(聖道門)観と他宗教(外教)観の研究の少なさ
- ③ 『教行信証』並びに「化巻」全体の見方に対する研究の少なさ
- ④ ①と②と③を統合した横断的研究の少なさ

れ は、 ている。 構造が前提として存在している。 第 たとえば松尾宣昭が「「多元主義」という名称も「国際化と世界宗教対話」 提唱者であるレイス、ニッターらが宗教多元主義者であることもあり、 に、 しかし、 レイスを代表とする他宗教理解の類型論に対する検証が少ない点が挙げら 宗教多元主義の議論が仏教で行われるようになった際には、 そのため自ずと、 他の排他主義や包括主義を批判する視点が内包され 宗教多元主義を頂点とする 類型論を無批判に受け入 の時代に相応しいよう ń る。 ح の 類型論

た研究は少ない。 にも見える」20と指摘するように、 その為、 議論 の前提となる類型論の考察は未だ十分であるとは言い 時代の流行、 潮流として扱わ れ 排 他主義や包括 主義の 難 再評価 がされ

あり、 る。 ものの、『大集経』や『弁正論』をはじめとする膨大な経・論・釈を引用して、全体として親鸞はなに 較した場合、 を述べたかったのか、 であったというバイアス(先入観)が見え隠れする。 すなわち、 観が参考とすべき点となるが、 他の教えの存在を積極的に評価する姿勢は乏しいといえる。 親鸞思想と宗教多元主義 圧倒的に少ないといえる。 「仮」「偽」「簡非」「外教」といった名称からも という「化巻」全体の見方に対する研究は多くはないと言える。 の議論をするに際しては、 これらの研究は、 近年は、 その反省からか数多くの研究成果が発表されつつある それゆえ、「化巻」に対する研究は 主に仏果向上的視点から見られたものが大半であ 親鸞の 他宗派 すなわち、 わかるように、 (聖道門) 親鸞は他の教えに 批判的視点が前 観と他宗教 他の巻に 批 外 提 判 比 的

親鸞が言及していない一神教をはじめとする現代の他宗教に対する位置づけを浄土真宗の立場から考察 う受け入れるのか、といった横断的な研究は今後さらに積み重ねていく必要があるといえる。 た研究は、 そして、これら全体を通して、 武 田 の論 以外には乏しく、 親鸞の他教観を基礎としながら、 未だ不十分な状況であるといえる。 浄土真宗において宗教多元主義をど かし、

### 第二節 本論の視角と構成

### 第一項 本論の視角

とえば普賢大円は次のように述べている。 要性を提示した。 えれば、 かという課題を模索すべく、 (立場) # 浄土真宗の立場から自身と異なる他の宗教をどのように捉え、 界に から研究するものである。 おける宗教多元主義 「真宗学の立場から」とも言い換えることが出来るだろうが、 その為本論は、 類型論を含めた宗教多元主義の議論と親鸞の 0 議 あくまでも「浄土真宗の立場から」という予め定められたスタンス 論 尚、ここにおける「浄土真宗の立場から」という言葉は、 と仏教におけるそれ の経緯と現状をこれまで確認してきた。 どのように解釈することが出来るの その真宗学の定義について、 他教観を横断的 に 研究する必 言葉を換 その た

のは、 道 件 閲 ようとするもので、 凡そ真宗の学問的 ら は か である。 にしようとすることに外ならないが、 ないからである。 歴史を考へ、 真宗を内より理解しようとするもので、 真宗を内より理解するとは、 研 環境を調べ、もつて真宗を理解しようとするのである。 この態度に於ては、 究には、 (中略) 真宗学とは正に第二の立場に於ける真宗の学問的研究である。 大別二つの立場を考へ得られる。 浄土真宗なる宗教そのものを、 真宗の宗教体験は無用である。 それがためには、 この態度をとるかぎり、 真宗の宗教体験を通じて行ふより外に その一は真宗の外より真宗を理 それ自らの立場に於て、明 宗教体験がまづ入用なる条 唯単に聖典を読み、 (中略) いま一 つの 註疏を 21 薢

く。 教に普 尚 P そこから「外」 内」から出ることは不可能であるからである。 か 遍 \$ ら他宗教という「外」 0 真 か 理 かる真宗学の立場から宗教多元主義 が 如 が 何なるもの ₹ > かに見えるのか、 を論じる性格のものである。 か、 とい った客観 あるいは 的 の議論を考察するものである。 むしろ、 立 ć J 場 かに見るべきなのか、 から 自らの なぜなら、 0 議論 では、 内 なく、 本論で詳述するように、 の と 限界性を意識 あ う観点から論究してい そのため、 くまでも真宗学とい しながらも、 あらゆる宗 そもそ

なら、 教 情勢を見る限 その信仰者と ユダヤ教、 かし本論では、 ても、 また、 (者) 本論 その もその議論 神教が主導的立場をとってきた経緯もあるからでもある。 の キリスト教、 り、 € √ 目的は多文化、 外 か 比較宗教学ではない故に個別具体的な宗教との対比や比較は行わないまでも、 に 右に挙げた一 の内容であるが、 「共生」 の対象になりつつあ イスラム教とい 多宗教が入り混じる現代社会において、 出来るのかという課題を念頭に置いているものであり、 神教がその中心であるからである。 浄土真宗以外の宗教と言えば、 り、 つ た 一 十把一 神教を主に意識しながら、 絡げに 「外」の定義をすることは不可 また、 自己 新興宗教をはじめ、 宗教間対話や宗教間 論考を進めていきた (浄土真宗) 現在の世 と異なる宗教と 能で 近年では ある。 界の宗教 協 おおよそ 方に なぜ 無宗 お

る宗教を超えた宗教的真実性を模索する宗教多元主義から見れば時代を逆行するかのように見えるが、 以上のように、 本 論 はある程度予め立場 (浄土真宗) と視点が定められ た研究ではあり、 自己の属す

真宗を「生きた運動 親鸞 0 他教観と宗教多元主義を横 体」へと蘇らせる作業に少なからず資するものであると考えたい。 断 的 に 研究することにより新奇性を見出 冒 頭

### 第二項 本論の構成

向性 以上、 につい 浄土真宗が置かれている宗教多元主義に関する議論の現状と問題点を確認し、 て確認してきた。 その上で、 本論の構成について述べておきたい。 本論 が目指す方

宗教多元主義の問題点を指摘することをその中心とする。 を再検討していく。 まず第一 章では、 特に、 本論の議論の前提として、 従来宗教多元主義の側から批判されてきた排他主義や包括主義の再評価 他宗教を捉える姿勢としてこれまで使われてきた類型論

総じて、 る 果向下的視点から捉え直し、 みをした その上で、第二章ならびに第三章では、 外教」を経典が説 従来 ć J 簡 非 Þ いかれた 「排他」すべき対象とされてきた他の教えの存在意義を積極的に位置づけ 還相回向との関係から考察していく。 「説人」に着目し、 親鸞の 他教観を考察してい 「仏説」 以外の「他説」の存在意義を考察してい また第三章では、 く。 特に第二章では、 仏教以外の 聖道 門 ζ ) を仏 る試 わ D

提唱している武田の論 次に「化巻」に対する見方の歴史的変遷を取り扱う。 には、 その前提として、 「化巻」 に対する真仮偽判という見方が存在する。 既に触れた浄土真宗の立場から宗教多元主 義 を

て成立したものである。そのため、 『教行信証』全体を真仮偽判で区分し、 「化巻」 に対する見方の歴史的変遷を確認することで、 「化巻」を仮と偽を配当する見方は、 大正から 武田 昭和 による に か け

問題提起の前提を検討していきたい。

を進め、 が可能であると考えられる。そこで、最後の第五章では、「統合」することの可能性と課題を中心に論考 包括的に見直すことが可能となり、現代の状況下に応じた、新たな浄土真宗の他宗教観を確立すること を再度「統合」したのが親鸞なのではないだろうかという論である。この論に基づき、現代の他宗教を ら親鸞浄土教を捉え直す動きがある。すなわち、「選択」によって一度排他された他の教えや宗教的実存 最後に、「化巻」に対する現代的解釈を論究していく。近年、「選択」と「統合」という新しい視点か 総じて、親鸞思想と宗教多元主義における新たな可能性を提示したい。

#### 註

る。

- ここにおける浄土真宗とは、 親鸞が明らかにした教義やそれに従う人的グル ープ (教団)
- 2 所 武田龍精 土と神の国 一九九七年) 『親鸞思想と現代社会 宗教対話:浄土教とキリスト教シンポジウム・ワークショップ』 八一九頁参照 比較を超えて-宗教多元主義と宗教的真理・ 阿弥陀仏とキリスト・浄 (龍谷大学仏教文化研究
- ယ 「共生」の言葉は多義的であるが、 本論では 「抑圧や差別、 対立や不平等、 一方的な支配や侵害を超

- えて、「自立と連帯のなかで、誰もが十全に自己実現を果たすことが可能な社会」を目指す」((宮本 久義ほか編『宗教の壁を乗り越えるー多文化共生社会への思想的基盤』(ノンブル社、二〇一六年) 二頁参照)という意味で使用したい。
- 岸根敏幸『宗教多元主義とは何か:宗教理解への探求』(晃洋書房、二〇〇一年)七四頁参照。
- 考.人文研究』七、二〇一六年)一一九頁参照。 長谷川(間瀬)恵美「John Hick の宗教多元主義再考-言表不可能な実在が意味するもの-」(『桜美林論
- 岸根敏幸『宗教多元主義とは何か:宗教理解への探求』(晃洋書房、二○○一年)七四頁参照
- 高橋勝幸「〈随想〉21世紀は宗教間対話の時代-カール・ラーナーの神学から--」(『アジア・キリス ト教・多元性』一八、二〇二〇年)一八頁参照。
- Owen C. Thomas 『Attitudes toward religions: some Christian interpretations』 (SMC Press' 年)参照。 一九六九
- Press、一九八三年)参照 Alan Race **Christians** and religious pluralism: patterns in the Christian theology of religions (SCM
- 10 ポール・ニッターにおける四つ類型論の和訳は、小原克博「宗教多元主義モデルに対する批判的考察 : 「排他主義」と「包括主義」の再考」(『基督教研究』六九、二○○七年)三一頁を参照
- 11 ロッターは、「Our religious self, like our cultural or social self, is at its core and in its conduct a hybrid That means that our religious identity is not purebred, it s hybrid. It s not singular, it s plural. It

some relationships that form our identity have a primacy or greater influence on us over others」 シ党 such thing as a neatly defined, once permanent self. Wer re constantly changing and wer re changing takes shape through an ongoing process of standing in one place and stepping into other places, of 年)二一四頁-二一五頁)自身を〈Buddhist-Christian〉あるいは、〈Christian-Buddhist〉であるとし 略)But being religious hybrids doesn,t mean that we don,t have an identity. It doesn,t exclude that through the hybridizing process of interacting with others who often are very different from us. (+ ている。 べ、(Paul F. Knitter『Without Buddha I could not be a Christian』(One World Academic、二〇〇九 forming a sense of self and then expanding or correcting that sense as we meet other selves. There is no

- 12 岸根敏幸『宗教多元主義とは何か:宗教理解への探求』 (晃洋書房、二〇〇一年) 一二〇頁参照。
- 14 13 岸根敏幸『宗教多元主義とは何か:宗教理解への探求』(晃洋書房、二○○一年)三二頁参照 末木文美士『日本仏教入門』(角川選書、二〇一六年)一三四頁参照。
- 15 号(二)、二〇〇八年) 二七六頁参照 武田龍精「親鸞浄土教再解釈の一視座-宗教多元時代における浄土教の脱構築-」(『宗教研究』第八二

16

-」(「講演 二○一○年度 真宗大谷派教学大会 親鸞聖人「真仮偽判」の現代的課題:宗教多元主義に 基づく対話論的宗教観を視座として(親鸞と現代:『教行信証』の課題)(『真宗教学研究』第三二 武田龍精 「親鸞聖人「真仮偽判」の現代的課題-宗教多元主義に基づく対話論的真理観を視座として

号、二〇一一年)参照。

17 武田龍精「親鸞浄土教再解釈の一視座-宗教多元時代における浄土教の脱構築-」(『宗教研究』 第八二

号(二)、二〇〇八年) 二七九頁参照。

号(二)、二〇〇八年) 二七九頁参照。

18 武田龍精「親鸞浄土教再解釈の一視座-宗教多元時代における浄土教の脱構築-」(『宗教研究』第八二

年参照。

20

松尾宣昭

「ヒックの

『宗教多元主義』について」(『龍谷哲学論集』一

一、一九九七年)三二頁参照。

19 大野択「真仮偽判を問い直す必要性について」『眞宗研究:眞宗連合學會研究紀要』五七、二〇一三

21 普賢大円『真宗概論』(百華苑、一九五七年)一頁—二頁参照。

二三

## 第一章 他宗教理解における類型論

#### 小序

上げ、 理 果は多くはない。よって、これらの類型論、 ル・ニッター 解に 本章に 最後に各々の類型論 おける類型論およびその分類はいくつか存在するがアラン・レイス お ί √ ては、 (Paul F. Knitter) のそれが最も広く使用されている。 他宗教を理解する上で重要となる類型論とその具体例について考察してい の問題点を検証していきたい。 特にレイスのそれと具体例をキリスト教、 ただ、 その類型論を詳細 (Alan Race) 仏教双方から取り の類型論 に検討 ζ. 他宗教 とポー した成

### 第一節 類型論の考察

他宗教理 薢 の姿勢を表すレ イスの類型論として、 次の三つが挙げら れ

1 場。 排 他主義 22 (Exclusivism) • • キリスト教のみを絶対視し、 それ以外の宗教に意義を認め な € √ 立

2 包括主義 (Inclusivism) • キリスト教の絶対性を保持しながらも、 それ以外の宗教につい ても

その意義を認めようとする立場。23

3 多元主義 教と同様に他宗教の存在を認めようとする立場。 (Pluralism)・・・他宗教に対するキリスト教の優位性という発想を否定して、 24 キリスト

類型論における定義を次のように一般化できるとしている。 域でつくられたため、 これらの類型は、 任意の宗教における他宗教理解の在り方としても使用されている。 前述の諸宗教の神学 自ずとキリスト教が前提となっている。しかし現在では、 (Theology of Religion) というキリスト教内部における研究領 例えば間瀬啓允は、 レイスの類型論を応用 イスの

(1)排他主義 念体系の受け入れや理解を拒絶するような立場25 (Exclusivism) - 自らが信仰する宗教的な信念体系を絶対視し、 それ以外の宗教的な信

(2)包括主義 体系に対しても理解を示そうとする立場26 (Inclusivism) -自らの信仰する信念体系の絶対性を保持しつつも、 それとは別の信念

(3) 多元主義 (Pluralism) -自らが信仰する宗教に準ずる形で他の宗教を理解するのではなく、 自ら

が 信仰する宗教とは独立に、 他の宗教が存在していることの意義を認めようとする立場27

あるいは、 Perry Schmidt-Leukel キブリンガー の論を引用し、次のように述べている。 (Kristin Beise Kiblinger) は [Buddhist Attitude To Other Religions] に お

は、 ずしもすべての宗教によってではなく)、その知識の瞑想が他のすべての宗教よりも優れている宗教 教によって仲介されている」と判断された場合、 私 の宗教によって媒介されている。 れる可能性がある。 意します。 でそれを媒介している」と考えられる場合に適用される。 はペリー 超越的な現実についての救済の知識は複数の宗教によって媒介されているという見解として(必 (筆者邦訳) 彼に従って、 ・シュミット=ロイケルが著書『宗教的優越性の神話』で彼らを擁護していることに同 対照的に、包括主義という用語は、「超越的な現実についての救済の知識が複数 28 私は次の定義を規定する。 しかし、これらのうちの一つだけが、他に類を見ない優れた方法 宗教的な他者に対する姿勢は排他主義者と見なさ 「超越的な現実についての救済の知識 最後に、多元主義が定義される。ここで が 唯一の宗

このように、 任意の宗教に応じた類型は定義が明確ではなく、 それ故、 学者各々によって若干の相違が

は

ない。

うか に起因すると考えられる。 て、 という事実と、 明確な定義がなされておらず、 が ええる。 29その原因 イスの著書 は、 上述の 『キリスト者と多元主義』 通 各々の類型における代表的事例を示すにとどまっているという事実 り、 レ イ スの類型論 (Christians は元々キリスト教神学内部に and Religious Pluralism) おける議論 論 に であ お る

類型論が提唱されて以来、 れを想定しない また多元主義に関しても、 カブ、パニカーのような非通約 細分化が進んでいるといえる。 ヒ ックのような唯一なる究極的実在を想定した通約的宗教多元主義とそ 的宗教多元主義とい 30 った分類がされ、 レ イスの三つの

(1) とに 通約的宗教多元主義-様々な宗教の中に何ら に指向していこうとする多元主義 よって、 現象としての諸宗教を超えた、 かの共通点を見いだし、 普遍的な宗教性あるい は宗教の本質といったもの その共通点を強調するこ

2 非通約的宗教多元主義 て、 それらに共通するような普遍的な宗教性や宗教の本質といったものを導出しない多元主義 各々の宗教的存在を他に替えが たい · 固有 の存在と見なすことによ

レ 1 ただこ ス の類型論に れ 5 <sub>0</sub> 類型論 いつ て優越的置換主義 に関 しては、 従来 か (supersessionism) ら幾つか問題点が指記 次のように指摘している。 摘され てい る。 例えば、 小 原 克

存し 古 服し、 主 きないはずである。 変換であり、 変換として知ら 類型の間に優劣をつけるときに、大きな問題が立ち現れる。一 か 義」 いパラダイムを新し て ر د ۲ 宗教の世界にお 先のものは基本的な意義を失う、という考え方である。 (supersessionism) 0 地 で れ あ 動説がいったん確立してしまえば、 り、 てい 31 る。 61 いては、 科学と同じように、 パラダイムが完全に置き換えてしまうことはめずらしいことでは の問題である。 たとえば、 新しいパラダイムが生じたとしても、古いパラダイムとしばし 天動説 優越的置換主義とは、 新しいパラダイムの方が優れていると断定することは が地動説に置き換えられることは、 天動説は用済みの迷信となる。 科学の世界では、 言で言うなら、それは 後にあらわれたものが先のものを克 大きなパラダ これはパラダイム 科学の世界では 「優越的置換 な がば併

れていると言える。 くことは、 実 排 イ 他 ス自身も宗教多元主義者であり、 主義、 その上で、それらを克服する目的でつくられたのが 包括主義という類型その  $\mathcal{P}$ 自身の類型論 の が、 その設定段階から (宗教多元主義) ニーツ 侮蔑的ニュ ター を最終的発展段階 の類型論 ア ン で ス が あ ý, 内 . 包さ 置 置

該当し、最後の受容モデルはニッターによる新たな類型であるが、 受容モデル(Acceptance Model) 換モデル ても優越的置換主義の問題を克服できていないと指摘している。 (Replacement Model) ' の四つの類型論32が提示された。 成就モデル(Fulfillment Model)、相互性モデル 33 前三の類型は各々排他、 小原によればニッターのモデルにお (Mutuality Model) ' 包括、 多元に

### 第二節 排他主義の再考

場 既 であるが、 に触 れ たとお その代表的事例として、 り、 排他主義とは、 レイスは次のカトリック教会のドグマを取り上げている。 キリスト教のみを絶対視し、 それ以外の宗教に意義を認め ない 立

カトリック教会のドグマ(Axiom of the Catholic Church)

教会の外に救いなし」(Outside the Church no salvation) (Extra Ecclesiam nulla salus

またそれ を踏まえた、 中世 口 1 マ 教皇ボニファティウス八世 (Pope Baniface VIII) の発言は次のとお

りである。

sins… we firmly believe it and unreservedly profess it; outside it there is neither salvation nor remission of We are required by faith to believe and hold that there is one holy, catholic and apostolic Church;

赦 られています。 私たちは信仰によって、唯 しもありません」(筆者邦訳 私たちはそれを固く信じ、 の聖なるカトリックで使徒的 遠慮なく告白します。 な教会があると信じ、 その (教会) の外には、 保持することを求 救いも罪

還された宗教は信仰のない行動である」¾と解釈した上で、バルトの代表的著作『教会教義学』から彼 記述を引用している。 論を紹介している。その上で、レイスはバルト神学を「神の啓示を離れ、人間によって正当化されたり償 な 形態 これらの事例を踏まえた上で、レイスはカール・バルト(Karl Barth)を排他主義理論 (The most extreme form of the exclusivist theory) と捉えており、 彼の弁証法神学に基づく理 の 最も 極

ような立場を単純に「排他主義」と呼ぶべきかどうかは、 ただ岸根が 「そもそもバ ル 卜 に お ζ) ては、 キリスト教と他の宗教が対峙するという構 疑問が残るであろう」と述べているように、 図 は な この

当なの 立に 指摘 自身 人間 る 主 残され は、 張 にしている。35すなわち、宗教的信仰 の宗教を絶対的、 の 作為 か、 を提示することは、 必然的 てい 疑問 的 る。 な面を否定し、 が生じるとい に他の宗教的選択肢を排 たとえば、 普遍的 実は同時に、 と捉えることが、 える。 神の啓示のみを重んじる姿勢を果たして排他主義と規定することが 分析哲学者のアルヴィン・プランテ (仏教的にいえば目覚めや信心) といった独自の宗教 それに反する主張を排除 除する性格が含有されている。 すなわち排他主義に分類され得るかどうか する要素を含まざるを得な インガ その・ (Alvin Plantinga) た め、 バ ル とい } 0 は 観 う問 ように € √ 点 の 確 を あ 題

含まれ 義を正当に評価すべきではない また小原克博は、「リベラル てい 3 事実を踏まえ、「圧政や暴力的支配、 な近代的 か」と肯定的に再考してい 価値 に積極的に対峙しようとする、 文化侵略に対する抵抗勢力として排 る。 広い意味 で の 原 他主 理 義 主 の

排 他 さら 主義と同る に、 排 義語である置換モデル 他」 という語の定義も検討する必要がある。 (Replacement Model) について次のように説明してい 例えば、 ポ ] ル ッ タ 1 は、 レ イ ス 0

それ ے  $\mathcal{P}$ の れ は支配 は、 である。 私 的 たちが再検 ح な態度でもあり、 の ・置換の方法とその必要性 討し評し 価する、 キリ スト 他 教 0 信仰に対するクリスチャ に 0 歴 い 一史の ては意見が分かれてい ほとんどを通して一 ン の 態度 るが、 般 的 0 に 最 影響力を持 何 世 初 紀に 0 もわたって 0 ってきた

と キリスト 愛は普遍的であり、 ° √ √ 同 存在することを望んでいる って世に出てきた。 の 体を通して実現されるのである。 関 最終的には、キリスト教が引き継ぐことになる。 係 の普遍性と特殊性 教の宣教師 すべてに及んでいる。 最終的に、 は、 すべての人々をキリスト教徒にすることが神の意志であるという確? の間 他の宗教に何らかの価値があるとしても、 またはできるだけ早く、 のバランスは、 36 (邦訳筆者) しかし、 明らかに特殊性 その愛は、 したがって、この置換モデルでは、 神は唯一の宗教、 イエス・ の側に重くの それは暫定的な価 キリストの特別で特異な共 神の宗教、 しかか ってい キリスト 値にすぎな 神の る。 を持

ことができる。 含まれる。 それゆえ排他する対象は自己における他宗教の選択のみならず、 のように、 その様相は、 キリスト ニッ 教に ターが指摘するように、 おける排 他主義や置換 バモデ キリスト教の宣教活動 ル は、 他者に対して改宗を迫 他者に の歴史からも おける他宗教の選択 る姿勢 理 薢 で

氏は、 するという論の上で、キリスト教を,Primitive Superstition,や,Witchcraft,と捉え、 を根拠 次に仏教の排 に、 『A Buddhist Critique of the Christian Concept of God』において、仏教における無我 キリスト教における魂や恒久的自我の思想を否定している。その上で、 他 主義の 事例としては、グナパラ・ダルシリ (Gunapala Dharmasiri) 神の が 挙げ 批 存 判してい 5 在 が 0 れ 矛盾 思想

獄)、 Social Problem(社会問題) る。 Imperialistic(帝国主義)、Deceptive(人騙し)、Unethical(非倫理的)、Contradictory(矛盾して いる)などと批判している。 Separate Soul Entity(独立した実態的な魂)、, 37 The Mediation of Priest(聖職者による媒介) また、 アナガリカ ダ の点で批判し、 38 ルマパラ (Anagarika Dharmapala) 教義の面においては、, などの概念を An Unscientific(非科学的 An Eternal Heaven and Hell(永遠の天国と地 は、 Destructiveness A Creater God\* (破壊性) や (創造主)

とに あ ればならない」とし40、 ならば、「廃立」は排他主義に向かうものではなく、 している。 性をはらんでいる。 も言及している。 だに「廃立」を施設する立場に立つからである」と言及し<sup>39</sup>、 親鸞思想にお ただ一方で、「「廃立」の成立根拠に見据えられている法蔵菩薩「選択」 諸仏と阿弥陀仏、 いても、 その教学的解釈によって排他主義とも包括主義ともなり得る余地 武 田龍精は 諸行と本願名号たる念仏一行、 「親鸞浄土教にお 逆の包括主義を主張する立場であるとい € 1 ても、 排他主義的! 排他主義 諸経と大無量寿経、 側 へ容易 面 があることを指摘 の真意を考える K 傾 斜する危 それ あるこ わ なけ ら 険

前者(1) 宗教的 以上の事 信 は既に言及したとおり独自の宗教観の確立には必須の性質であり、 仰 例 体系を絶対視することと、②他者にその信仰体系を強要する、 から 理解できるように、 排他主義の定義はか なり曖昧であるが、 ことなどが挙げられ ②キリスト教の宣教活動 総括すれ ば (1) 自 るが、 身

などに見られる特殊的事例であるといえる。

きない。 キリスト教における排他主義には、 を「排他」する姿勢はみえない。それゆえ、武田が排他主義の事例として取り上げた親鸞の記述と、 者に対する改宗を迫る姿勢はなく、 他方、 親鸞において②の性質の有無を鑑みた場合、『歎異抄』第二条からも理解できるように、 あくまでも「面々の御はからい」41として、 その内実にお ί √ て相当の開きがあるといえ、 他者の宗教的選択肢 混同することは 他 で

質 とは 自身の宗教を絶対的、 れらをキリスト教に される余地があるが、 0 むろん、 もの 可能であるが、 であり、 親鸞思想に 親鸞固力 繰り返しになるがその姿勢は、 おおける排他主義と同等に扱うことはできない。 普遍的と捉えるという限定的意味において排他主義的姿勢があると見なすこ 少なくとも先にとりあげた事例などからはその姿勢はうかがえず、 おいて宣教を迫る姿勢 有の姿勢ではないといえる。 (仏教的 あらゆる宗教的信念 i J えば折破 催伏) むしろ、 が (信仰) あ つ 先に言及したように たか 体系に付随する性 否か は今後 よってそ 研

### 第三節 包括主義の再考

既 に触 れ たように、 包括主義とはキリスト教の絶対性を保持 しながらも、 それ以外の宗教に つ ζ \ ても

その意義 を認めようとする立場であるが、 42その上で次のように言及してい

うに、 ため、 キリスト教 は い」と「いいえ」である。 それ キリスト以外の救いには不十分であるとして、彼らを拒絶するのである。 らに現れる精神的な力と深さを受け入れる。 の諸宗教の神学における包括主義は、 一方で、それ(包括主義) 他 の信仰の受容と拒絶の その一方で、 は、 神の存在の場所と呼ぶに相応しい キリストだけが救世主である 両 方であり、 43 ( (邦訳筆者 弁証法的 ょ な

(Anonymous Christian)とその論を公式な見解とした第二バチカン公会議を挙げてい レイスは、 包括主義の事例として、 カール・ラーナー (Karl Rahner) の匿名のキリスト教徒

# 【匿名のキリスト教徒(Anonymous Christian)】

教徒なのである。このような無自覚的な信仰者が「匿名のキリスト教徒」と呼ばれる。 キリスト教徒であるという自覚をもっていないとしても、 に のみ見出される以上、それらの人々はキリストによって救済されるという論である。 匿名のキリスト教徒とは、キリスト教以外の宗教を信じている人々も例外なく救済の キリスト教徒にとっては彼らもまたキリスト 44 たとえ、 源泉がキリスト 彼らが

さらにレイスは、ラーナーの論に四つのポイントを挙げている。

ている。 イスは以下の四つの論点をラーナーの著書 **Christianity and the Non-Christian Religion** から紹介し

(1) キリスト教は、 宗教を平等な正義として認めることはできない 自身の宗教がすべての人を対象とした絶対的な宗教として理解し てお b, それ 以外

2 然的な要素も含まれている。 含むだけでなく、 福音が実際に個人の歴史的状況に入る瞬間まで、 が ?ある。 人間 の堕落と混ざり合った要素も含む。 このため、 非キリスト教の宗教は正統的な宗教として認められる可能性 非キリスト教の宗教は神の自然な知識 またキリストによる恵みに よって起 の要素 る超 を単 に

3 なく、 キリスト教は、 何らかの点で匿名のキリスト教徒としてすでに見なされている。 キリスト教以外の宗教の信者を単なる非キリスト教徒とし て単 純 に対峙させるの では

4 歴史的に具体的な前衛と、 キリスト教徒が望んでいることの歴史的および社会的 に構成された明 宗的

な表現は、 目に見える教会の外でさえ、 隠された現実として存在する。 (邦訳筆者) 45

スト教会の大半はラーナーが提示したような包括主義の立場を採用しているとしている。 も理解を示すという難問に理論的裏付けを与えた」からとしている。 以上のラー 方、 その理由として、岸根は、「キリスト教の絶対性を保持しながら、 仏教における排他主義の事例は、 ナーの主張は第二バチカン公会議(一九六二-六五) 排他主義と同様にキブリンガーによって次の三つが代表的 において公式な見解として採用 その為、 同時に他宗教の存在意義について 岸根によれば現代のキリ 46 され

## ① 方便としての他宗教(skillful means)

例とされる。

解。 仰者の環境や状態によって異なり、それらを方便として見る立場であるとしている。タス 時代や文化、 具体的事 例として、ダライ・ラマの宗教に共通の超越的実存の存在を否定し、すべての宗教は信 相手に応じて説かれる教えが違うが、 目指す先は同じ(Buddhist Goals)であるという理

### 2 報身(Enjoyment Body)、応身 (Transformation Body)としての他宗教

する考えである。 他宗教を三身説における報身あるいは応身と見なし、根本的な法身(Dharma body) 仏や菩薩が本質であるとするいわゆる本地垂迹説を挙げている。 具体的事例として、 天台、 真言が神道における神を仏の化身(Manifestation) は同じであると

## ③ 俗諦(Conventional)としての他宗教

of Dharma) においては同じであるとする考えである。 宗教間における教義の違いは、 (Thich Nhat Hanh)を挙げている。彼によれば、言語ではなく、それが指し示す概念が重要であ 宗教間における違いもこの解釈によって解消できると主張している。 俗諦(Lower Level)においてのみ存在し、真諦(Higher Level, The Level 具体的事例として、ティク・ナット・ハン 49

世界の群生海である」50ことを理由に、「包括主義的理解は教義から容易に引き出せるであろう」51とする 一方、次のような問題点を提起している。 また、 武田によれば、 親鸞浄土教においても 「本願が向けられる対象は 「十方衆生」であり十方微塵

なけ 如 は排除されるという論理 象を取りながらも、 ツ クが 来が ħ キリスト教の包括主義を論駁したように、 ばならな 切群生海 52 救 の心 済 が、 の事実は念仏者のみに生起し、 にみちたまへる」とされながらも、 「十方衆生」と誓う一見普遍的な誓願のうちにも隠蔽されているとい 本願の誓いとしては、「十方衆生」という普遍 他の宗教的実践を行ずる衆生は、 本願行たる念仏に限定するならば、 的対 ヒ

かし、 括主義を肯定的に見てい 教えている。 の救済に置くか や思考の枠組みの中でしか、他の宗教との関係を位置づけることはできないこと ではある。しかし、それにもかかわらず、 教会の外に救いなし」とする排他主義と同じ考えであると言える。一方で小原は、 以上 すなわち、 一の事例で ヒックによれば、「ラーナーの試みは、原理上では普遍的な包括主義的立場に達しようとする勇敢な試み したがって、 か 排他主義と包括主義は一見異なっているが、 ら理解できるように、 の違いであり、 他宗教を理解する際の基本形として包括主義を評価すべき」54と述べ、包 ヒックが指摘している通り、 包括主義は排他主義に比べ一歩譲歩した形となってい 古い排他主義的ドグマを拭い去ってはいない」
こと批判してい 焦点を教義に置くか、 教義の側面 にお (通約不可能性) いては、 「自分たちの宗教言語 他宗教の信仰者 包括主義 を端れ

また、 ポ 1 ル ニッ タ 1 は、 次節 で取り上げる多元主義の問題点を指摘した上で、 包括主義を人

る。

間 の宗 教的 他 者理解の基本形として次のように、 率直 |に肯定的に捉えてい る。

認 ス・ し ところの 態によって認知されるものの中にある」これらのページでよく耳にするように、 受容モデ 自分の宗教的観点から他の宗教的な人を見たり、 てい 知 アクィ の過程がどのように機能するか る。 ル 「外に出て、 ナス 別の場所に移動しようとするとき、私たちは常にある場所から始めています。 私たちは皆、 は何世紀も前に、きちんと力強く言及した。「認知されるものは認知されるもの ŗ, わば他人の皮を被る」ということはまったく不可能である。 包括主義者である。 の問題である。 どれだけ違う行動をとろうとしても、 聞いたり、 私たちは誰かに会うとき、 理解したりする。それは単に、 いつもどこか アクィナスが言う 私 55 たち ĺ 聖ト に立 人間 常常に、 脚

る。 は登ることは不可能であり、 同じである」とい こから脱却することが出来ない人間 でもってしてか のように、 次節で取り上げる多元主義 理解することが出来ないことを示す一方で、その立脚点を明確に示しているとも 包括主義は宗教に限 った論 が存在する。 登る道が同じであると鳥瞰的に認識する自身は既に山を登る立ち位置を離 の一例として頻繁に使用される譬えとして、「登る道は異なるが、 の有限性を端的に示しているといえる。 らず人間 しかし、ニッタ 0 認識 機能 1 における の指摘を踏まえれば、 る通約不可能性を率直に すなわち、 自身が歩み進める道以外 自身の宗教体系 認 め 7 お ŋ ζ ) 頂上は そ

られる。 れているといえる。 それゆえ、 立脚点を変えない包括主義の姿勢はこの点にお ζ, て再評価できると考え

### 第四節 多元主義の再考

ば、 前述 岸根は通約的多元主義と非通約的多元主義という分類を提唱している。 の 通 り、 レ イ スの三類型が発表されて以降、 類型が細分化されている。 多元主義に関していえ

#### ① 通約的多元主義

宗教を超えた、 様々な宗教の中 普遍的な宗教性あるいは宗教の本質といったものに指向してゆこうとする多元主義 ・に何ら ゕ の共通点を見出 その共通点を強調することによって、 現象としての諸

#### ② 非通約的多元主義

各々の宗教的存在を他に替えがたい固有の存在と見なすことによって、 それらに共通するような普

遍的な宗教性や宗教の本質といったものを導出しない多元主義

宗教において存在しているとは述べず、カール・ヤスパース(Karl Jaspers)が提唱する軸時代(八〇〇~二 教間に違いは存在するが、最終的には神的実在(the one)によって救済されるとしている。すなわち、「も の特定の歴史的伝統内に限定されないものとなる」としている。ただ、ヒックはこの救済をすべての し救いが ィトゲンシュタインの「何かを何かとしてみる」(Seeing as)を援用し、文化的、歴史的な背景によって宗 まず、キリスト教における通約的多元主義の代表例は、 〈自我中心から実在中心への人間的生の現実的な変革〉として理解されるならば、これは必ずしも一つ ヒックであろう。氏は、 カントの認識論 やウ

○○BC)の宗教(the axial period of religious experience)としている。

論の火付け役となったことは確かであろう。またその仮説の複雑さから、次のような批判が提起されて きたとされる。56 このヒックの宗教多元主義に対しては提唱以来、さまざまな批判がされてきたが、宗教多元主義の議

(1) 宗教多元主義は、 ί √ わゆる宗教の相対主義であって、 宗教のもつ固有性を骨抜きにしてしまう。

(2)宗教多元主義 教多元主義は、 ス } -教的 神論を擁護するものである。 は、 € √ わ ₹ 2 ゆる現象的 わゆる万教帰 「多」に対する本体的「一」 一の思想であって、 もう一つの世界宗教の形成を目論 を想定する思想であって、 ユダヤ・キリ ん で £ \ る。 宗

(3) 宗教多元主義は、 であって、 宗教は何でもよい、 ζ ) わゆる古歌にいう「わけのぼるふもとの道は多けれど同 何を信じてもかまわない、 と吹聴してい る。 じ高根の月をこそみれ

(4)宗教多元主義は、 7 に忌まわしいオウム真理教や、 ć V るの か。 ζ, わゆる万人救済の思想であって、 かつて朝鮮人に神社参拝を強制した劣悪な国家神道をどのように考え 善悪や正邪の区別がつけら れな 61 まも

る。 通 群盲モデル、③『深い河』モデル、④共通の基盤としての霊性モデルなどとして受け入れられたとされ の宗教的実在と仮定し、登る道が異なることが宗教間の相違に該当する。 ここでは、 のような批判と同時 その内容の詳細には立ち入らないが、 に、 長谷川 (間瀬) 恵美によれば、 端的にいえば、①は富士山の頂上を書く宗教に共 Ė |本国 内に お i V ② は イ ては①富士山型モデル、 ンド発祥の寓話 であ 2

性を示すモデルとされる。

57

の る であり、すべてが正しい一方で、各々の主張は全体性を捉えていない点を批判している。 『深い河』のモデルであり、 「群盲像を評す」の譬えのように、 ④はそれぞれが自身の信仰を三次元的な深みへと掘り下げることの それぞれ (宗教) が確かであると認識している対象は全体 ③は遠藤周作 0 一 部

義」58としている。 多元主義の枠内で様々な宗教的要素が果たすべき役割を自分で定義することができる、という類の多元主 fundamental pluralism)を主張している。それは、「それぞれの宗教が自己の本性や目的を自分で定義し、その の多元主義は、ヒックのような諸宗教に共通の神的実在を想定せず、「はるかに根本的な多元主義」(more 次に、キリスト教における非通約的多元主義の事例として、カブ(John B.Cobb, Jr.)が挙げられ 氏

それ以上のものである」のと考え、 的 せず、あるのはただ、 しないという批判が前提となっている。その上で、自身の宗教を信仰しつつもなお、「現実の相対が が存在するとしている。 カブの主張する多元主義の根拠は、そもそも「宗教」という概念がそもそも曖昧であり、 伝統、 運動、 他宗教との対話から自己変革が可能であり、そこに宗教観対話 共同体、人々、信条、 実践59などであるという「宗教」 に本質 実際に つねに には は 存在 存在 の目

€ 1 る。 次に、仏教における多元主義の事例としてキブリンガー Buddhadasa は前述の真俗二諦(two truth)を援用し、キリスト教などの有神論 (Kiblinger) は、 Buddhadasa の宗教(theistic を取り上げて

宗教は の優越性を主張していることから、 えばキリスト教徒であり同時にイスラム教徒、 ている真実は同じであるとしている点において多元主義に分類されると考えられる。その上で、 religion) は higher Dharmic language(高い次元の言語)で真実を語っていると主張している。 lower language (低い次元の言語) 一見包括主義に見えるが、諸宗教は表現方法が異なっているが、 仏教徒になることが可能であるとしてい で真実を語っており、 仏教などの無神論(non-theistic)の る。 これは仏教 彼は例

れ故、 は三番目のカテゴリーの宇宙 (cosmos)に該当し、その枠内において真実を語っているとしている。 を援用し、 その他の事例として、 そのカテゴリーに応じて真実の断片を語っているとしている。Christopher Ives によれば、 他のカテゴリーに属する宗教からは多く学ぶものがあると主張している。 諸宗教にはそれぞれカテゴリー、すなわち、神(God)、創造(creativity)、宇宙(cosmos)があ クリストファー・イブ(Christopher Ives)が挙げられる。 彼は前述のカブの論

ここでは、 方、近年では武田龍精やケネス・田中が仏教的視点から新たな宗教多元主義を提唱し 簡潔に両氏の論考を見ておこう。 7

上で、 ならない」61とした上で、 は ヒ 武 ッ 田龍精は既 次のように述べている。 クの多元主義に関しては疑問を呈し、「一層ラディカルな多元主義的基準が要請されなけ K 触 れ た通り、 ゴードン・D・カウフマンの「宗教的真理に関する五つの命題」62を掲げた 親鸞浄土教をリヴァイズする必要性を提唱してい る。 その 上で、 ń 武田

け、 定され、 理 機的 は、 的 論じてきた有機的 ら 何 命 できる必然的 の 長 でも 観 な が 実存に 題がそこで成り立つ教学的 対話 発 真実か か ° √ 相関関係をもちえない 除外する原理 ら なけ な 展 再吟 ° ( な を通して創造的な 親鸞浄土教に しうる は、 (1 ń 宗教的 、味さ ばな て、 根拠 他 か をも れ ら によってではなく、 か 相 の真実を語ったもろもろの表現と如何に関係し、 関 なけ かる実存的主体をして、 真理は、 な その発展 的 お ° √ つ 7 € 1 自己変革を成 実在論に基づくラディ れ ζ, 宗教的真理 ばならない。 て主張されてきた阿 ような宗教的 能 場でなけ ると主張 まさしくその本性 力によってこそ自己開 は、 まさしくもろもろの れ し遂げて したい。 私は、 真理 ばなら 孤立的に存在するもの 世 は、 から、 阿弥陀 界宗教対 その カルな宗教多元主義的 弥陀仏の本願の真実性も、 € √ 61 か その本質それ自体が 根拠とは、 しめることこそ、 63 示され 他 仏 話 0 の宗教的真理を必要とする。 本願 他者との の場 なけ、 阿弥陀: 0 必然的 根 でもなく、 れ 有機的 本テー その関係を通して如 ば 本願 疑問 仏 真理観を導き出すことの なら に 0 の意趣 本願 相関 な ゼ 参与するべく勇気 か に付され ° € 1 の かる宗教多元 全く不可 関係 なか を聞 宗教: であるとい に なけ に 信する宗教 他と ょ P 変な 的 何 n つ 真 て規 上来 るも 玾 に ば の 的 j な 成 真

次に ケネス 田 中 の論考を見てみよう。 田 中 は仏教に お け る空思想や目 覚め基盤とした上で、

な

0 · 共感的 は 喩 を引 用 神 は して次のように言及してい 長 17 時 代を経て受け 継 が る。 れ てきた他 の宗教な を平等に受け入れるとし、 ジ 日 ン ヒ

ツ

ク

見て、 る。 谷が、 それぞれが、 行進する人々 < 在 私たちの で満たされた別 する現 かということである。 きあり、 彼らは皆、 お互いに何を考えてい 代世 目 · の 前 同 じ方向 何 の 界 世紀にもわたって自分の歌を歌い、 に お の谷があることを知らない。 にある本当の課題 互 寸 お € √ に のようだった」 ίĮ に気づ 向 て、 この変化は、 かって自分たちの言い 急速に変化する宗教的: か るのだろうかと思索する。 な 6 は、 という比 ジョ 特に宗教の多様性が増してい しか ン・ 語 喩 さらに別の丘を越えて、 あ で適切に説明され ヒックが記述した「谷と宗教的伝統は、 る日、 歌、 状況に照らして、 物語を語ってる。 物語、 64 彼 らは 思想を持って行進している人々の 同じ てい ることを特徴とする共同 沖積平野に出てきて、 排他主義をどのように 、 る。 別のグループが行進 しかし、 比喻 によると、 彼らは丘の上に別の 沖 :積平 超えて 長い お .体が存 互 て 大群 野を 谷 を

能 仏教思想を基 性 Þ ように、 仮説性という点を克服できてい 盤とするも 武 田 田 中 の 両氏は仏教的問 の、 両 氏 が ないと考えられる。 提唱、 ]題意識 する宗教的 から多元主義を提唱 真理 また田中の 観 は ヒ ツ クが受けた批 論考に してい る。 お ć V L ては、 判で か あ ヒ る検 間 ツ 題 ク 証 意 の 比喩 識 不 は

題が多く残されている。

立場 える。 を引用 ばもはや ] よって、 ・が指摘・ してい ・るが、 谷」 してい キリスト教における多元主義と同様、 に立脚していない立場であり、それはもはや「行進」してい 譬喩 る認識機能に に おける 谷」 おける通約不可能 が複数あると鳥瞰的 性の課題を克服できてい 仏教における多元主義にお に視ることが 可能 る であるとすれ ί √ ない状況であり、 0 ても検討すべき課 か 疑問 が 残る ば、 そ کے の

#### 小結

は 排他主義と包括主義は、焦点の置く場所が教義か他宗教者の救済の可否などが違うだけであり、 分にあり、その姿勢は素直に認めるべきではない 兀主義者から批判されてきた経緯があるが、 共存可能であることも言及した。 本章ではレ イ ス の 三 類型を概 観 した。 その上で、 宗教の信仰、 か、 排他主義および包括主義は時代遅れな見方として、 といった再評価の動きがあることを確認した。 あるいは目覚めには、 排他的、 包括的要素が

れる状態が長く続い て変更可能な柔軟な姿勢が可能であると考えられる。 その上で、従来レイスの類型論の議論 てい たが、 どれ か <u>ー</u>つ に お 0 類型を選択するの いては排他主義、 例えば、 自身の信仰という側面に焦点を置けば排 ではなく、 包括主義、 枠組みを設置する場 多元主義の三者択一 を 所 求 に よっ め

他的 が なる言語や文化といった人間の認識機能という前提条件における通約不可能性の壁を超える課題 能 異なる目的を設定する他宗教の教義に焦点をおけば、 な 残されていることを確認した。 削 0 では、 面 があるが、他宗教の人間や教説の存在に焦点をおけば包括的側面があり、異なる言語によって、 ないかと考えられる。 ただ、 それら多元主義的思想はあくまでも仮説であり、 多元的あるいは不可知として、 新たな姿勢が可 さらに異

#### 註

25 24 23 22 間瀬啓允 間瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のため 間瀬啓允 間 |瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のために』 『宗教多元主義を学ぶ人のため 『宗教多元主義を学ぶ人のため Ĺ C (世界思想社、 (世界思想社、 (世界思想社、 二〇〇八年) 二〇〇八年)二六頁参照。 二〇〇八年)二二頁参照 二九頁参照

Œ (世界思想社、 二〇〇八年) 一三頁参照

間瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のために』 (世界思想社、 二〇〇八年) 二四頁参照

間瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のために』 (世界思想社、 二〇〇八年)三一頁参照

28 引用 (箇所の英文原典は次の通りである。 27

26

29

may be labeled exclusivist if it is judged that \* (s)alvific knowledge of a transcendent reality is mediated mediates it in a uniquely superior way.... Lastly, pluralism is defined here as the view that (s)alvific knowledge of a transcendent reality is mediated by more than one religion…but only one of these by only one religion." The term inclusivism, in contrast, apply when it is though that (s)alvific them), and there is not among them whose meditation of that knowledge is superior to all the rest. knowledge of a transcendent reality is mediated by more than one religion (not necessarily by all of Following Schmidt-Leukel, then, I stipulate the following definitions: stances toward religious others I agree with Perry Schmidt-Leukel, s defense of them in the book *The Myth of Religious Superiority*. 二四頁 - 二五頁参照 (Schmidt-Leukel, Perry 『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』 (EOS´ 二〇〇八年)

そのほか、小原克博は神学的立場から三類型の特徴について次のとおり言及している。やや長文だ

が、煩を厭わず引用してみよう。

は異なるカテゴリーに属するという認識論的な相違が前提にされている。また、その啓示の保持者と わち、キリストにおける神の啓示は、 **排他主義**(a)排他主義者は、キリスト教と他の宗教との間に越えがたい断絶があると考える。 して教会の権威が強調される(教会中心主義)。(b)その主張は聖書の権威に基礎づけられている。 他宗教の啓示(真理性)に優越するだけでなく、そもそも両者 すな

味に ら、 と同 は、 排 が の 0 包括主義 心主義)。 在によって成し遂げられることはなく、 おける神の恵みが普遍的な効力を持っているからである。 をあげることができる。 c 恵みを認識しなくても、 恵みを認識することなしに救いへと至ることはできないが、 他 所 の 有 どのようなリベラル お 様、 ほ 万人救済論も出てくる。(c) 命であ 主義者が好 救済に関して、 か、 L € √ てい てではなく、 救済はキリスト論的に根拠づけられている。 a (中略) (d) 人間 る本来の真理の 救済はキリスト教以外の宗教においても成し遂げられる。 には与えられ んで引き合 わたしを通らなけ 排他主義者はキリスト論に大きな価値を置く。 存在論的な意味に 排他主義者が他の宗教と対話する際の最終的な目的は、 イエ な聖書解釈学によっても相対化されることはない キリス ć J てい ス に 部、 の 出 れば、 トの普遍的恵みが存在論的に救いを保証してくれる。 独自性や、 ない 「す聖書箇所として、 包括主義者は、 あるい のです」(使徒言行録 4:12)、「わたしは道であり、 おいてである。 ただキリストによってのみ可能となると考える(キリスト だれも父のもとに行くことはできない」(ヨハネ 14:6) は、 イエスの生涯・十字架での死・復活が持つ普遍的な意義 その不完全な形に過ぎないと考える。 他の宗教の中に真理契機を認めるが、 「わたしたちが ただし、それは排他主義のように つまり、 (b) 包括主義者にとっても、 包括主義では、 排他主義では、 救 救い われるべき名は、 ただし、それはキリストに は他 と彼らは考える。 キリスト の宗教に 福音宣教にある。 キリス キリスト教は完 トに 認識 この考え方か 論的 おける神的存 排他、 それは彼ら 真理で 天下にこの ?な意: 中略 論 おける神 的 味で な意

上部に 全な真理を有 上下関係へと置き換えられる。 ト教と他宗教 の真理にどの程度一 は高次・特殊な存在としてのキリスト教が位置するの 0 てい 間 に は原則 るが 致 故に他宗教に対 的 してい な区 下部には基本的 .別が存在してい るかによって、 し優位に立って ·一般的 その 、るが、 価値を計られることになる。 それ お なものが位置 b, は排他 である。 逆に、 性へ向 キリ Ļ ハスト それを統括、 かうのではなく、 教以 このように 外 の宗教 支配する形 包括 は 丰 キ リス リス 的

自性は排他的な形で優越性や超越性と結びつけられるべきではない。 と言うことはできない。 持っているわけではない)。(c) 多元主義 ル ることはない。 に対する批判的考察-- 「 a  $\widehat{b}$ 宗教的多元性は恒常的なものであり、 諸宗教の中には  $\widehat{d}$ 排他主義」と「包括主義」の再考」(『基督教研究』第六九号(2)、二〇〇 キリスト教信仰にとってイエスは独特の意味を持ってい いかなる宗教も、 固有の真理契機がある 最終的・ それはいかなる単一の宗教にも取って代えられ (ただし、すべての宗教が救済的意義 絶対的 ·普遍的 (小原克博 な真理を保持してい 「宗教多元主義モデ るが、 その 独 る

七年)二七頁-二九頁参照)

31 30 岸根敏幸 小原克博 『宗教多元主義とは何か 「宗教多元主義モデルに対する批判的 宗教理 解 ]考察--の探求』 排 (晃洋書房、二〇〇一年) 三十二頁参照 他主義」 と「包括主義」 の再考」 (『基督

小原克博 「宗教多元主義モデルに対する批判的考察: 排 他主 義 と 「包括主義」 の再考」 (『基督教

32

研究』第六九号(2)、二〇〇七年)三十頁参照

34

研究』六九、二○○七年)三一頁を参照。

33

その上で小原は、

ニッターの類型について、

次のような批判を加えている。

ば、 ター 督教研究』第六九号(2)、二○○七年)三十一頁 - 三十二頁参照] い」(小原克博「宗教多元主義モデルに対する批判的考察--「排他主義」と「包括主義」の再考」(『基 る者(包括主義者)を動かす論理となるかどうかは疑わし もーシー モデル間 € 1 まさに四 に依拠するかにか の批判に巧妙に対応しているが、 の 彼は結論 か。 宗教間 が 繰り返し用 特定モデルの優位性は、 の ソー」に乗ろうとしない者(排他主義者)や、 つのモデルをバランスよく理解して、 的に、 の軋轢は解消されるということであろう。 (動的) 行動に基づいた倫理 いる言葉の一つに「シーソーのバランス」(balance of the teeter-totter) かわらず、 等価性を受け入れることのできるリベラリストに有利に働く論理であり、 すべての信仰者が関わることができるという(Knitter 2002, 245)。ニッ 従来の多元主義モデルと比べれば抑制されているとはい 優越的置換主義の問題は、 的な宗教間対話を進めることを推奨し、 平和、 正義、 しかし、これもまた「多元主義」 圧倒的重みで「シーソー」の一方に座して ° √ 環境など、人類共通の課題に取り ニッターの新しい類型論 なお残存していると言わざるを得 それには、 の — は、 · え、 どのモ があるが 種では 多元主義 これ そもそ 組 は

原典では、 therefore an activity of unbelief oxedge (Alan Race  ${\mathbb F}$ Christians and religious pluralism : patterns in the Religion which is the attempt by man to justify or redeem himself apart from revelation is

35 岸根敏幸 『宗教多元主義とは何か - 宗教理解への探求』 (晃洋書房、二〇〇一年) 二三頁参照。 Christian theology of religions』(SCM Press、一九八三年)一二頁参照)とある。

36 BOOKS、二〇一九年)一九頁参照)とある。 community of Jesus Christ. | (Paul F. Knitter [Introducing theologies of religions] (ORBIS of God's relationship with humanity clearly comes down more heavily on the side of particularity. to take over. So for this Replacement Model, the balance between the universality and particularity end- or, as soon as possible - God wants there to be only one religion, God's religion: Christianity. forth into the world with the conviction that it is God's will to make all peoples Christians. In the and assessing. It's also the dominant attitude, the one that generally has held sway throughout 原典では「This is the first of the Christian attitudes toward other faiths that we will be reviewing God's love is universal, extending to all; but that love is realized through the particular and singular If the other religions have any value at all, it is only a provisional value. Ultimately, Christianity is carried out and why it was necessary, Christian missionaries throughout the centuries have cast most of Christian history. Although views differed about the way this replacement was to be

Schmidt-Leukel, Perry 『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』(EOS、三〇〇六 年)、二六頁参照

37

- 38 Schmidt-Leukel, Perry『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』(EOS、二〇〇八年)
- 39 その救済論 報土によくいるとしるべし」、「正定聚の人のみ真実報土に生るればなり」、「念仏申すのみぞ、 名号であるという教法がある」としている。 願なるがゆへなり」という、 てそらごとたはごと、まことあることなきに、 ゑとほりたる大慈悲心にて候ふべき」「煩悩具足の凡夫、火宅無常の世界は、よろづのこと、みなも ム・ワークショップ』(龍谷大学仏教文化研究所、一九九七年)一一頁参照) 兀主義と宗教的真理・阿弥陀仏とキリスト・浄土と神の国 宗教対話:浄土教とキリスト教シンポジウ その上で武田は、 二六頁-二七頁参照 たとえば、 的根拠には、 「ひとへに御なをとなふる人のみみな往生す」、「真実の信心をえたる人のみ本願の実 親鸞浄土教における排他主義の事例として、 阿弥陀仏の「御なはよろづの如来の名号にすぐれたまへり、これすなわち誓 弥陀の名号が「万徳の所帰」であり、余の一切の功徳に勝れた最勝なる (武田龍精 ただ念仏のみぞまことにておはします」とい 『親鸞思想と現代社会 次のように述べてい 比較を超えて・宗教多 る。
- 40 て、 その証左として武田は、「『選択集』「本願章」に「念仏は易きが故に一切に通ず。 会 諸機に通ぜざることを。 比較を超えて - 宗教多元主義と宗教的真理・阿弥陀仏とキリスト・浄土と神の 本願と為ためへるか」とあるのは、その意である」としている。 然れば則ち一切衆生をして平等に往生せしまむが為に、 (武田龍精 難を捨て易を取 『親鸞思想と現代社 玉 諸行は難きが 宗教対話: 故 浄土 に

教とキリスト 教シンポジウム・ ワー クショ ップ (龍谷大学仏教文化研究所、 九九七年) 頁参

41 なり。 して、 ば、 Ļ め。 が、 し、 おの がまふすむね、 りとも、 るらん、 なるあやまりなり。 しまさば、 念仏をまふして地獄にもおちてさふらはゞこそ、 お また法文等をもしりたるらんと、こゝろにくゝ いづれの行もおよびがたき身なれは、 かのひとにもあひたてまつりて、 ひとへに往生極楽のみちをとひきかんがためなり。 善導の御釈まことならば、 念仏は、まことに浄土にむまる」たねにてやはんべらん、また地獄におつべき業にてや 弥陀にたすけられまひらすべしと、 の さらに後悔すべからすさふらう。 総じてもて存知せざるなり。 の 釈尊の説教虚言なるべからず。 十余ケ国 またもてむなしかるべからずさふらう歟。 もししからば、南都北嶺にもゆゝしき学生たちおほく座せられてさふらうな のさかひをこえて、 法然のおほせそらことならんや。法然のおほせまことならば、 往生の要よくよくきかるべきなり。 たとひ法然聖人にすかされまひらせて、念仏して地獄 身命をかへりみずして、たづねきたらし よきひとのおほせをかぶりて、 とても地獄は一定すみかぞかし。 そのゆへは、 仏説まことにおはしまさば、 おぼしめしておはしましては すかされたてまつりてといふ後悔もさふら 自余の行もはげみて仏になるべかりける しかるに念仏よりほかに 詮ずるところ、 善導の御 信ずるほかに別 愚身の信心におきては 親鸞におきては、 弥陀 1:釈虚言 んべら の本願まことに 往生のみちをも存. めたまふ御 んは、 したまふ の子細 たじ におちた お うざ かく なき 念仏 お ほ か は

りと云々。(下線部筆者、『聖典全書』二、一○五四頁 - 一○五五頁) のことし。このうへは、念仏をとりて信じたてまつらんとも、またすてんとも、 面々の御はからひな

- 42 間瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のために』(世界思想社、二〇〇八年)二六頁参照
- 43 Press、一九八三年)三八頁参照)とある。 rejects them as not being sufficient for salvation apart from Christ, for Christ alone is saviour, \( \) (Alan manifest in them, so that they can properly be called a locus of divine presence. On the other hand, it other faiths, a dialectical 'yes' and no. On the one hand, it accept the spiritual power and depth 原典では「Inclusivism in the Christian theology of religion is both an acceptance and a rejection of the Race **Christians** and religious pluralism: patterns in the Christian theology of religions (SCM
- 45 レイスによる四つの論点は原典では次のように述べられている。 間瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のために』(世界思想社、二〇〇八年)二六頁-二七頁参照。
- (i) " ··· Christianity understands itself as the absolute religion, intended for all men, which cannot recognize any religion beside itself as of equal right»
- (a) \* Until the moment when the gospel really enters into the historical situation of an individual, a non moreover, mixed up with human depravity…It contains also supernatural elements arising out of Christian religion…does not merely contain elements of a natural knowledge of God, elements

- recognized as a lawful religion..., the grace which is given ... on account of Christ. For this reason, a non Christian religion can be
- 🐑 🕆 ···Christianity does not simply confront the members of an extra-Christian religion as a mere anonymous Christian; non-Christian but as someone who can an must already be regarded in this or that respect as an
- (4) \* historically tangible vanguard and the historically and socially constituted explicit expression of Press、一九八三年)四五頁 - 四八頁参照) what the Christian hopes is present as a hidden reality even outside the visible Church. (Alan Race **Christians** and religious pluralism: patterns in the Christian theology of religions (SCM
- 間瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のために』(世界思想社、二〇〇八年)二七頁参照。
- Schmidt-Leukel, Perry 『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』(EOS、二〇〇八年)

三一頁参照。

- Schmidt-Leukel, Perry 『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』(EOS、二〇〇八年) 三一頁-三二頁参照。
- Schmidt-Leukel, Perry 『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』(EOS、二〇〇八年) 三二頁参照。この Thich Nhat Hanh の主張は一見多元的に思われるが、彼は,What is important is that

数系であり、 there is another dimension that should それが仏教の教えであると主張している。 be touched\* と述べてお そこから彼の考えが包括主義であると理解でき り、 諸宗教に共通する dimension が

50 武田 る。 研究所、 浄土と神の 龍精 一九九七年)十二頁参照 『親鸞思想と現代社会 国 宗教対話:浄土教とキリスト教シンポジウム・ 比較を超えて - 宗教多元主義と宗教的真理・ ワークショップ』 阿弥陀仏とキリスト (龍谷大学仏教文化

51 52 武田 研究所、 浄土と神の国 武田龍精 龍精 一九九七年)十二頁参照 『親鸞思想と現代社会 比較を超えて‐宗教多元主義と宗教的真理・阿弥陀仏とキリスト・ 『親鸞思想と現代社会 比較を超えて - 宗教多元主義と宗教的 宗教対話:浄土教とキリスト教シンポジウム・ ワー クショップ』 真理 阿弥陀仏とキリスト (龍谷大学仏教文化

53 浄土と神の国 Hick, John(間瀬啓允訳)『宗教多元主義:宗教理解のパラダイム変換』 研究所、 一九九七年)十三頁参照 宗教対話:浄土教とキリスト教シンポジウム・ワークショップ』 増補新版 (龍谷大学仏教文化 (法蔵館

54 研究』第六九号(2)、二〇〇七年)二三頁-四四頁参照。 小原克博「宗教多元主義モデルに対する批判的考察--「 八年)六九頁参照 **「排他主義」** と「包括主義」の再考」(『基督教

55

and, as it were, take on the skin of someone else. | (Paul F. Knitter Introducing theologies of powerfully centuries ago: "Things known are in the knower according to the mode of the knower." starting at one location when we try to move to another. St. Thomas Aquinas said it neatly and religions』(ORBIS BOOKS、二〇一九年)二一七頁参照)とある。 we've heard often enough in these pages, it's simply impossible to step out of what Aquinas calls \* the the process of knowing. We're always standing somewhere when we meet someone. We're always person from our own religious perspective. That's simply how things work in the way humans go about we are always - incorrigibly and incurably going to view, hear, and understand the other religious 原典では Acceptance Model: we are all inclusivists. No matter how much we may try to act differently,

57 56 長谷川 間瀬啓允『宗教多元主義を学ぶ人のために』(世界思想社、二○○八年)ⅱ頁参照 (間瀬) によれば、 最後の四番目のモデルである「共通の基盤としての霊性モデル」

とは次の

ような内容とされる。

内面、 返りであり、 深みに共通の基盤が見いだされる救済構造は、「実在」との呼応の結果生まれる自己の内面 ·それぞれが自身の信仰を三次元的な深みへと掘り下げることの重要性を示すモデルである。 無意識の深みへと向けられる開放のプロセスが救済構造の転換だと考える。これは諸宗教との ユダヤ神秘主義の視点(宗教体験)〈Dig deeper という姿勢〉である。 外へ、 では への振り 信仰 の

(3)

ある」(長谷川 対話体験により見いだした構造である。 (『桜美林論考 (間瀬) 人文研究』二〇一六年)一二五頁 - 一二六頁参照) 恵美「John Hick の宗教多元主義再考 -共通の 基盤 は、 霊性 言表不可能な実在が意味するもの spirituality\* と言語化されることも

58 岸根敏幸 『宗教多元主義とは何か 宗教理解 への探求』 (晃洋書房、二〇〇一年) 一 二 四 [頁参照。

59 岸根敏幸 『宗教多元主義とは何か 宗教理 薢 への探求』 (晃洋書房、 二〇〇一年) 一二二頁参照

61 武田龍精 「親鸞浄土教再解釈の一 視座 -宗教多元時代における浄土教の脱構築 - 」(『宗教研究』八二

号、 武田龍精が採用しているゴードン・ りである。 二〇〇八年) 二九四頁参照

D

カウフマンの

「宗教的真理に関する五つの命題」

とは

次

0

通

62

60

岸根敏幸

『宗教多元主義とは何か

宗教理解

の探求』

(晃洋書房、二〇〇一年)

一二八頁参照

①宗教的真理は静的固定的なものではなく発展する。

②一つの体系のもとで評価されるような統一的真理体系があるかのごとく、 要請されなければならない。 のとみなすことはもはや無意味である。 真理の多元的概念(あるいは多元主義的真理の概念) 宗教的真理を単一 的 なも が

転換されなければならない。 財産モデルの真理観」 の立場から、 ここには、 「真剣な対話の経験によってもたらされる真理観」 「対話」 は人間的生における創造作用の母体であるという の立場

真理をも超越した新しい真理を創造する母体である。 根本命題が前提とされている。「対話」とは、それまでその対話の参加者達が知っていた如何なる

- (4)宗教的真理は、 であり本来的に多元的である。 数世代にもわたる多様で重層的な諸伝統のうちで生まれ発展してきた歴史的 所産
- ⑤宗教的真理の対話的モデルは、 は本質的に弁証法的であり、 二号、二〇〇八年)二九六頁参照) 田龍精「親鸞浄土教再解釈の一視座 -徹頭徹尾、 権威主義的・階層的なものでもなく直線的 宗教多元時代における浄土教の脱構築 - 」(『宗教研究』八 民主的で開かれた公共的なものでなければならない。 なものでもない。 それ 武
- 63 号、二〇〇八年)二九七頁参照 武田龍精「親鸞浄土教再解釈の一視座 - 宗教多元時代における浄土教の脱構築 - 」(『宗教研究』八二
- 64 growing religious diversity. 原典では「The real challenge before us is how to move beyond exceptionalism, particularly in light of the rapidly changing religious landscape of our contemporary world where communities are marked by

metaphor, each of a long valley, singing their own songs and telling their stories for centuries. However, a company of people marching down Alluvial Plain" described by John Hick. According to the This change is aptly described in the metaphor of the "Valleys and the religious traditions has been like

hill, an- other group is marching. They are all unaware of each other. But then one day, they all come they have been unaware that over the hill there is another valley filled with a great company of people ∾° (Schmidt-Leukel, Perry.) 『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』 (EOS′ 1|○ marching in the same direction with their own language, songs, stories and ideas. And over yet another 〇八年) 二十頁参照。

# 第二章 親鸞における聖道門観

€ √

#### 小序

的 し 0 っては、 研 視点に立たざるを得なかったという問題が存在する。 本章に 究の大半は、 「簡非」 な ί √ ては、 すべき「仮」 冒頭で触れたように仏果向上的視点からの研究が大半であった。そのため、 親鸞 の他教観を考察する一部として、 の教法であるという認識 のもと、 この問題意識について、 聖道門観を検討していく。 「廃捨」の立場が中心的であり、 武田は次のように述べて ただ、 従来の 聖道 排 門に対 聖 他 主義 道

そらごとたはごと、 とほりたる大慈大悲心にて候ふべき」「煩悩具足の凡夫、火宅無常の世界は、よろづのこと、みなもて 実報土によくいるとしるべし」、「正定聚の人のみ真実報土に生るればなり」、「念仏申すのみぞ、 ある。たたとえば、「ひとへに御なをとなふる人のみみな往生す」、「真実の信心をえたる人のみ本願 本願名号たる念仏一行、 親鸞浄土教におい っても、 まことあることなきに、ただ念仏のみぞまことにておはします」とい 諸経と大無量寿経、 排他主義へ容易に傾斜する危険性をはらんでい それらのあいだに「廃立」を施設する立場に立つか る。 諸仏と阿弥陀 われる。 仏 諸 すゑ 5 行 0

んでいる。 武 田 が指摘するように、 そのため、 聖道門を代表とする「念仏」以外の行の存在意義について積極的にその存在意義 「廃立」 を中心とする親鸞の他教観は、 容易に排他主義へ 傾斜する危険性を孕

の

に

幸らによって活発に行われている。

本研究もかかる動向を踏襲しながら、

か

ら考察する視点は、

江戸宗学にお

いても見ることが出来るが、

近年では普賢大円、

稲葉秀賢

井

上

聖道門と還相の菩薩との

関

点が含有されることは、 を見出す試 いる大きな一 み は 少な、 部であると考えられ か つ た。 次の浅井成海が述べているとおりである。 この 課題が、 る。 し 現代に か し、 親鸞 おけ の諸行観は る親鸞思想と他宗教との 廃立 の みではなく 間 に大きな障 隠顕 壁 を形 義 0 成 観

捨 る。 より 廃立 思 想を、 0 角出され 徹底ではなく、 の基 廃捨の行業でありつつ、 隠顕 本線 たも を徹 義によって展開させたとみることが出来よう。 底させ のであり、 廃立の思想を継承しながら、 たの しかも願心の働きの中にある行業とみることが出来る。 では、 そこに如来の願心をみることが出来る。 なく、 廃立 一では、 さらに展開させていることが知れる。 充分意をつくすことの出 (中略) 十九願、 真より開かれた諸行業であ 来なかっ 二十願も弥陀の十 隠顕 た諸に 66 義は、 行廃捨 八願 廃

より、 傾斜という問題を克服することが出来る可能性が存すると思われる。 具. 六体的 が説 のように、 かれ に 浅井の言葉を借りれば、 ί √ えば、 た密意を探ることが出来ることを指摘したい。 排 他主義的 本論では聖道門を還相の菩薩によって説 視点が中心である 如来の願心をみることが出来」、 「顕」 の立場のみならず、 このような、 かれた教法と再認識することにより、 ら! ら! ては武田が指 隠 聖道門を還相の菩薩と の立場 か 摘する排他主義 ら再解釈すること Ō 関 そ 係 0

を明らかにしていきた

という仏果向下的視点から再解 総じて本章では、 親鸞における方便観と教判論を概観した上で、 釈し、 親鸞思想における排他主義的視点からの 親鸞における聖道門観を還相の菩薩 脱却を試みたい。

### 第 節 親鸞の方便観

まず親鸞の聖道門観を考察する前提事実として、 (方便の機) に分けて、 それぞれ確認していく。 親鸞における方便観とその特色を教法 (方便 の教)

## 第一項 権仮方便

と人間

動詞 的 の四つの分類があるとされる。 に施される教法を意味し、 方便とは、 から派生したとされる。 サンスクリット語のウパーヤを語源とする言葉であり、 67その方便とは、真実を受け入れられない未熟な機 釈尊の教化活動の一環とされている。 68 この方便について、 接近する、 (人間) 到達するという意味の 仏教一般では次 に対して、 暫定

(1) 進趣方便-見道以前の行位に七方便という言葉があるように、 修行によって果に近づき進み趣くことか

ら修行のことを方便という場合

2 施造方便 手段方法を造作していくこと 十波羅密の中の第七方便波羅密のことで、 菩薩がとらわれをはなれた智慧をもって利他 の

3 集成方便 7 の相が集合して成り立っていくことから、 -一 つ の 事 柄には必ず総相 (全体) と別相 このような諸相の集成のこと (部分)、 同相 (生成) と壊相 (破壊) とい った六

④ 権巧方便 - 善巧方便と権仮方便のこと

方便を中心とすると考えられるがここでは善巧方便と権仮万便の使用例を中心に確認したい。 親鸞における方便観をその用例から考察した場合、 方便とは権巧方便 (善巧方便と権仮方便) と施造

①善巧方便の用例

宗師、 披 夫以、 |閱論家宗義|。広蒙||三経光沢|特開||一心華文|。且至| 獲 沈 |自性唯 |得信楽 心貶二浄土真証迷二定散自心 |発||起自||如来選択願心|。 開真心、 | 昏||金剛真信 |顕三彰従||大聖矜哀善巧|。 一疑問 一愛窮愚禿釈親鸞、 遂出 \_明証 \_。 信 誠念 |順諸佛如来真説 然末代道俗、 |佛恩深重|、不レ 近世

恥 |人倫哢言 忻 |浄邦||徒衆、 厭 |穢域庶類、 推雖」加 取捨 莫レ毀謗矣。

(『聖典全書』二、六五頁)

釈迦・ 教中頓教難中之難无」過」斯慈悲父母以::種種我等无上真実信;由::仏願力;獲摂取;是人中分陀利華斯 信妙好上上人到二楽土一必自然即証二法性之常楽 悪者一心淳心名:|如実必得::注:|生安楽国則易行道名:|他力||念仏成仏是真宗即是亦名:|菩提蔵||即是頓 諸佛是実善巧方便」今;;発;;起具;;足煩悩;凡夫人斯人即非;凡数摂;斯信最勝希有人縱令一生造;

(『聖典全書』二、三二〇頁 - 三二一頁)

釈迦・弥陀は慈悲の父母

われらが无上の信心を 種種に善巧方便し

発起せしめたまひけり

(『聖典全書』二、四四二頁)

# ② 権仮方便の用例

也。 真 散 故 開 有 心 往生。便住生者卽是胎生渡辺地、 種三心者、 然今拠大本」、 三経真実選択本願為レ宗也。 也。 自利之心是也。 ||専修||有||雑修|。就ム機有||二種|。一者定機、二者散機也。 |金剛真心|`欲」顕:|摂取不捨|。然者濁世能化釈迦善逝宣;|説至心信楽之願心|。報土真因信楽為」正 亦有」行有」信。 小本言::一心:、 是以大経言二「信楽」」、如来誓願疑蓋无」雑故言」信也。 依:此願之行信!、 一者定三心、二者散三心。定散心者卽自利各別心也。二種往生者、 超 |発真実方便之願|。 二行無」雑故言」一 願者卽是臨終現前之願也。 顕二開浄土之要門、 復三経方便卽是修二諸善根一為」要也。 双樹林下往生也。 亦観経顕二彰方便真実之教」。 也。 復就二一心」有」深有」浅。 方便権仮一。從二此要門一出二正助雑三行一。就一此正助中 行者卽是修諸功徳之善也。 即往生者卽是報土化生也。 又有二二種三心一。 観経説:深心対:諸機浅信,故言、深 小本: 依」此按 深者利他真実之心是也、 唯 崩 信者即是至心発願欲生之 真門 |方便之願|、有」仮 亦此経有二真実」。斯乃 亦有二二種往生 | 。二 一者卽往生、 無二方便之善 二者便 浅者定 是以

(『聖典全書』二、一九五頁 - 一九六頁)

聖道権仮の方便に

悲願の一乗狂帰命せよ諸有に流テン転の身とぞなる衆生ひさしくとゞまりて

(『聖典全書』二、三七三頁)

ば、 者はあくまでも機に応じて説かれた随他意の法門であるとされる。よって、ひとたび真実の法門に入れ るものであるとされる。70そのため、古来より前者が釈迦の本意を具現した随自意の法門である一方、後 てはたらくところの巧みな方便便宜によるものであり、対する権仮方便とは、 これらが、 方便 (権仮方便)の教法は廃されるため、「暫用還廃」の法門とされる。 親鸞における方便の用例であり、 総じて善巧方便とは、 大智の全体がそのまま大悲となっ 機に応じて仮に用いられ

# 第二項 権化の仁

門の教法は権仮方便に分類されると考えられる。

さて親鸞における聖道門観を考察した場合、

「聖道権仮の方便に」71と明確に示しているとおり、

聖道

先に方便を概観した上で、 親鸞における聖道門が権仮方便に分類されることを確認した。 ただ、 耆婆

月光

行雨等

達多・

閣王

頻婆娑羅

弥陀

釈迦方便して

阿難

目連

・富楼那・韋提

と略す)における韋提希夫人を「権化の仁」や「大聖」と仰いでいる。 仏による方便であるとする解釈である。 とができる。 た経典そのものが仏による方便であったとする解釈があり、 に おける方便観は、 具体的に言えば、 教法が真実か方便であるかといった単層: 経典に登場する人物らを権化の仁と見なし、 代表例を列挙すれば、 ここに親鸞における重層的方便観を見るこ 的な次元を超越 親鸞は 『観無量寿経』 それら一連のストーリーを し、 それらの教法 (以下、 が 観経 説 か れ

窃以、 浄業機彰 難思弘誓度 釈迦韋提選二安養 難度海 大船、 斯乃、 無礙光明 権化仁 破 無明 斉救 : 済苦悩群萌 闍 恵日。 然則 世 浄邦縁熟、 |雄悲、 正 一欲 ዾ恵 : 調達闍 一逆謗闡提 世 興二逆害一、

(『聖典全書』二、六頁、

下線部筆者

(『聖典全書』二、三七六頁)

大聖お のおのもろともに

方便引入せしめけり逆悪もらさぬ誓願に

(『聖典全書』二、三七七頁)

羅経』 ても同様の解釈が可能とされる。 このように、 や『法華経』 経典のストーリー全体を仏による方便とする解釈は、『観経』 の登場人物においても同様の解釈が可能であることを指摘している。 例えば、 法海、 風嶺らは次のように、 『観経』 に限らず、 以外の例えば 他 の経典にお 『央屈摩 ε √

法海 (一七六八~一八三四) 『本典指授鈔』

デ来タモノト ヲシテミセ給フナリ。<br />
實類ノ凡夫ノ出来ル所作ニハアラズト云フ落付ナリ。 八歳ノ龍女ガ記別ヲ受ケタノ。 カハル。 舎利弗・目連・等モ。元ヲ尋ヌレバ。 央屈摩羅ガ言ノ下ニ証ツタノト云ふ。我々ガ如キ地獄ヨリアカノ裸 佛菩カリニ聲聞トナリテ。 コ ガ利他教化地方便権 種々 ノ狂言

門ノ道路也。

(『真宗全書』第三十五巻、八一頁~八二頁)

鳳嶺(一七四八~一八一六)『教行信證報恩記

有 レ解 ゙ 聖得果。 羅 今文顯蜜諸教。 · 等類。 二解生死一。 名二教化地方便」也。 盡權人而佛菩薩變化。 總名 |權門道路|。 實類凡夫。 得 意日。 \_大小乗得果 \_ 。 不」能」得二彼證果」。 生;佛在世」。 是佛菩薩之利他教化地所作也。 舎利弗・目連・等。 濁世衆生。 不」歸浄土門」。 又八歲龍 於二此界中一。入 女・央屈魔 則不以可

(『真宗全書』第二十一巻、三七七頁)

ち、 認識 用してみよう。 ただ、 経典における登場人物らを還相の菩薩であると見做し、 Ĺ ている点である。 ここで注目すべき点は、 この点について、 法海、 **鳳嶺らが権化の仁を還相の菩薩としている点である。** 梯實圓は次のように述べている。 権化の仁と還相の菩薩をイコ 長くなるが、 1 煩を厭わず引 ル すなわ 0 関係 で

び、 羅王や韋提希ばかり 観 逆悪の罪人を救済しようとする大悲の誓願に私どもを導き入れるために示現してこられた還相 経』に出てくる阿難 か、 そのような逆害を起こした提婆達多や、 目連等の仏弟子達はもちろん、 王舎城に 阿闍世王までも、 お ί √ て我が子に殺された頻婆娑 「大聖」 と呼

あ

るとい

の聖者であると仰い でおら れたからであ

また 数の還相の菩薩が、 相権化の菩薩であると仰がれていたことがわかる。 仁、斉しく苦悩の群萌を救済 の人までも「権化の仁」といわれ 『教行証文類』 われるのである。 あるときは順縁となり、 の総序に f L 世 観経』 たのは、 一雄の悲、 によってこれらの人々の名を挙げて「これすなはち権! 私を導いて本願に入れしめる機縁となった人はすべて還 まさしく逆謗闡提を恵まんと欲す」 あるときは逆縁となって導き育てたもうたたまも すなわち私が念仏をもうす身に とい なったのは、 , j 逆悪 無道 の 化 無 0

便観 る。 おい ح 72 Ó て既に、 のように、 一端を窺い知ることができる。 章提希を権者と捉え、その聖者が敢えて凡夫の相をとったとする解釈が確認できるとされ 親鸞 は 経 典における登場人物 ただ、 青柳英司によれば、 (権化の仁) を還相の菩薩と仰い 法然門下の隆寛、 でい 証空、 たとされ、 幸西 親鸞の方 の三者に

仁と同 あくまで可能性として指摘しておきたい か し、 視することが可能であるか否かと 還相 の菩薩とは、 凡夫が往生した後の教化活動 ί √ う問題が存在 0 し 位であり、 ているため、 仏の教化活動の 本論 では法海 での原領 位であ る権 0 解釈は 化 0

## 第三項 仮の仏弟子 方便の機

か ら確認していきたい。 親鸞における方便観を教法 例えば親鸞は次のように方便を教法ではなく機(人間) (方便の教) の側面 から確認してきたが、本項においては機 の側から論じてい (人間) の側

言 |真仏弟子|者、 真言対

為対

仮也。 弟子者釈迦・諸仏之弟子、 金剛心行人也。 由 斯信行 i - 必可三

超二証大涅槃」故、曰二真仏弟子」。

(『聖典全書』二、九八頁)

言」仮者、即是聖道諸機、浄土定散機也。

(『聖典全書』二、一〇四頁)

言」偽者、則六十二見・九十五種之邪道是也。

(『聖典全書』二、一〇四頁)

この「真仏弟子釈」の箇所について、 山辺習学・赤沼智善は次のように述べている。

上来、 表われたことによりて、 を釈せらるるに当りて、 聖人は「信巻」に於て、他力信心の如何なるものであるかを廣説せられたが、今や真仏弟子 初めて大信の大信たる実の意義と力を示すに至つたのである。そして今ま 初めて天上の月が、 地上の水に映つた趣がある。 否、 大信が活きた人間に

釈

をもちいておられるように思われる。

73

を寄 弟子である。 的 で P 権 は 転して人の判釈となつた。「正像末和讃」 つてい 威が 法 せる人は の ある。 る人間 上 に 偽 聖道門と浄土定散の教えに随順する人は仮の仏弟子、 の 卽ち横超! の上 み の仏弟子である、 元に、一 代仏教を判釈 他力を信じた人は真の仏弟子である。 代仏教を判釈せらるるも至つた。ここに熾烈当るべ これ等は せらい ħ たの 「化巻」に詳述せらるる所である。 は、 が、 全体を通じて、 ここに来りて、 その 自力教に対してこの 実際 六十二見、 他 の人は、 の人の上より、 からざる聖人 九十五種の外道に かように法 仮の仏弟子、 「 人 卽 ち の判 の上 偽 の と 信 肉 0 の 仏 仰 判

は、 ら 踏まえ、 が見た、 て仏道を歩む行人と一旦は に執着する行人が想定され、 である。 仮 仏教以外の枠組みであるため、ここで問題とすべきは 約まるところ教法はその救 のように、 の仏弟子とは、 よって、真実の第十八願を信受する人間が「真の仏弟子」であるならば、それに反して自力心 自力心 貫名譲 親鸞 に励 は次のように自力の心に執着する行人を「方便の機」と総称している。 の方便 2 で 先に挙げた御自釈に記載のとおり、 € √ た過去 観 解釈できるが、 それらが「仮」や「偽」 は いの目当てが想定され、 の我が身と今現に行っている行人の姿であると考えら 法の判釈」 突き詰めて言えば、 がある一方で、 といった存在であるとされる。 その教法を信受した人間の側で体現されるから 聖道門や浄土門の要真二門の教法をもっ 「仮」とされた仏弟子の姿である。 「人の判釈」 第十八願の真実の教法に出会っ から見ることができる。 ただ、「偽」 っれる。 ح た念仏者 その点を の存在 なぜな てし

なる。 ば、 た。 ある。 親 た 気付かされたのが、 る獲信に至るまでの様子も明らかになると言うことである。 なったのである。 に たことを感得したその 励みながらも、 のである。 本 そのとき分かったそれまでの自分自身の求道の様子が あくまで真実の道を歩んでいるとしか思っていなかった。 頭の嘉号をもってお すなわち「信巻」 当然のことながら親鸞は自らが歩んでいたときにはその道が方便であるという自覚は いては阿弥陀仏と出遇い 言い換えれば、 自力の心に執着し 自分を救おうとはたらき続けていた阿弥陀仏の教えを如実に聞信することができ 獲信の瞬間であった。 とき、 にお の れ ζ) 同 獲信の構造が明らか が善根」 時 て親鸞の獲信 えたことによって正定聚の機すなわち「真実の に 明らか 「方便の機」 としていた自分自身の姿が、 信の一念に、 に なっ の構造が明らかになると言うことは、「化巻」に示され たもの としてしかなかっ になった瞬間のことが それまでも が もう一 「化巻」に示される内容だと言うことに 74 しかしそれが間違 つ っある。 獲信 たそれまでの自分の姿である。 「方便の 0 「信巻」の内容だとすれ それは、 瞬 機 間 に 機 が 顕 61 であったことに わ 生懸る 真実の機」 に へと転入しえ なっ 命に なか たので ع つ

る獲信に至るまでの様子も明らかになる」でとも言及している。 61 その上で、 た分析を行い、 貫名は 従来方便 「信巻」 0 に 教法が説 お ί √ て親 鸞 かれたとされる「化巻」を の獲信の構造が明らかに なると言うことは、「化巻」に示され 「「方便の機」 を問題に した内容」 ح

る。

教法を行じ、 であると考えられる。 このように、 真実法である第十八願を信受できない衆生の姿 親鸞 の方便観 それが、 は、 具体的には聖道門の行者や第十九願位や第二十願位の行人であるとされ 権仮方便を代表とする仮の手立てとしての教法 (方便の機) の二面性が併せ持たれる関係 (方便 の法) と その

# 第二節 親鸞の教判論

て確認しておきたい。 親鸞の教判 論は多角的 に見ることが出来る。 本節では、 まずその点を相対的教判と絶対的 教判に分類

# 第一項 聖浄二門判

ぜ生死輪廻し続けるのかという問いに対し、『安楽集』巻上第三大門においては次のようにある。 切衆生悉有仏性 れる相対的教判は、 される。 聖道門は浄土門に対する語であり、 この釈尊一 (内因)」 代教をその修行過程によって浄土門と聖道門とに分類するいわゆる聖浄二門判と言わ 道綽(五六二-六四五)『安楽集』にはじまるとされる。 と「値遇多仏 仏果 (外縁)」と説かれ、 (聖) に対して自力の修行によってこの世で悟りを開く教法と 内因と外因がそろっているにも関わらず、 道綽は、『涅槃経』には、「一 76 な

||人天果報|、皆為||五戒十善||能招 云、 第五又問日、 諸仏大慈勧帰浄土」。 |思量|都无|心|去也。 論||小乗|、修||入見諦修道|、乃至||那含羅漢||断||五下||除||五上|、 若不」生者不」取;正覚;。」又復一切衆生都不;自量;。若拠;大乗;真如実相第一義空会末」措」心。 謂往生浄土。 答日、 我末法時中、 可二通入 ]路。 依二大乗聖教 切衆生皆有二仏性」。 其聖道一 億億衆生起」行修」道、 是故『大経』云、「若有二衆生」、縦令一生造」悪臨二命終時」、 縦使一 一、良由」不得」 種、 形造」悪、 今時難」証。一 二此報 ||二種勝法 | 以排生死。是以不」出||火宅 | 。何者為」二。 遠劫以来應」值 但能繋」意専精常能念仏一 末、有二一人得者」。」当今末法、 然持得者甚希。 由去::大聖|遥遠。二由::理深解微|。是故 三多仏一。 若論: 何因至」今、 切諸障自然消除、 |起悪造罪|、 无」問二道俗一、末」有一 現是五濁悪世。 仍自輪 何異二暴風駛雨 |廻生死||不>出| 十念相続称 定得二往生 『大集月蔵経 二其分一。 唯有 謂聖 ||我名字 三浄土一 縦有 是以 何不

(『聖典全書』一、六一二頁 - 六一三頁)

道 は 0 い聖道、 天 親 0 浄土という対目は道綽によるものであるが、 『十地経論』 であり、 浄土」は曇鸞の『無量寿経優婆提舎願生偈』 その 用語の 出処は山本仏骨によれ (以下、 『浄土論』 ば、 各々 と称す) 聖

によるものとされる77。

修 甚 推 て、 斯 言 ち彼処に という名目 う成語は 由 0 を見出す事は一 つ 知 此彼取 て別途 是故 難 典 知 0 行 三聖道  $\dot{\oplus}$ 拠 か 、て聖道、 する 得 此道 分別離念 ٢ 論 を る名目を使 由 相に 事 の法義を表顕するに適当であると考えて然く案出されたのであろう。 云  $\neg$ 『論 難い得者難 故、 能 理 + 初歓喜地品」 0 は とし 深 拠 地 難 註 浄土とい <u>...</u> 到 往 云何 解 K 経 故、 < 三成 下 微 地  $\mathcal{P}$ な 論 て 『安楽集』 処 難レ 用 経 亦 Ŧ. 江証 ٥ ر ۱ 非二分別一者、 三十一 と云っ され う対 諸説 故、 知 巻 五 故、 探 の 地 然しもとより た つ 経 Ħ 言二難 謂説 是名 ので 微難」知聖道、  $\int$ て との聨関 [は道 た第二由と合致する所があるから、 の初 論 致して、 c J 示 足綽濁自( 地菩薩、 願事 あろうか。 知聖道 る 巻十に此 |甚微 |と云ってある。 離 難り知、 如 F成就釈( |分別境界|、 菩提流支の訳する、 性 論 右掲 が見られ の案出され れを釈するものを引 七地終心、 註 大聖道難」知、 非二分別 此微有二二種 此 0 0 論 れ は判目として出されたの 随 文を 13 な 離念者自体無」念故、 就 順 たものであるが、 i J 一離」念」と云う偈を釈し 検す € √ 事 入八地の行相 往生浄土法門」 『十地』 て先哲も注意 は 大聖者所」謂諸仏、 天親( る時 な , \ 経論』 説時甚微、 用 道 の 綽 此点からでも右の し 十地地 斯くて良忠が · が 聖 に就 てある。 に関して取意されて と云われ 然らば しておる様 道 では 経論 € V 如」是聖道名為 如」是次第何故復難」知 難 ては 然れ 如 て、 な 証 是故宗 何 た所に見出 の 次に之れ 0 € √ 『安楽集』第七 に、 決疑 ば 微者云何微、 文を挙げ なる が、 理 言」微、 此論 論 由 鈔 道 往 所 文が お 三甚微 )綽 に対する聖 生 に に 聖道と Iだされ 名 b, そい 典 道者是因 て挙 に は 浄 土 聖 拠 此 目 げ 大門 偈言 道 続 る。 が 0 れ たー 難 典 に と 何 あ 13 た 故 偈 難 却 道 証 拠 7 依 つ

名目の典拠となった事を推知する事が出来ようと思う。

78それゆえ、 尚 得生の易行道(「浄土」)を通入すべき路であるという文脈であり、教判を行うもの 梯 に よれ 教判としての聖浄二門判79は法然を待たねばならなか ば、 道綽の段階では、 聖道と浄土の 区分はあくまでも此土入聖の っった。 難 行 (一聖 ではない 道\_) では とされる。

綽

聖浄二門判を受けて、

その上で、

道綽の影響を受けた法然(一一三三 - 一二一二)

は、『選択本願念仏集』

門

判

に

お

£ \

て、

道

次のように具体的な教相判釈が示されている。

仏教一。 也。 如 私 意 浄土宗名、 依 蔵通別円是也。 云窃計、 此 |無相宗|、立||二蔵教 本在:華厳天台等八宗九宗]。 今此浄土宗者、 宗 - 。 所謂小乗教始教終教頓教円教是也。 就 浄土宗 其証非」一。元曉遊心安楽道云、浄土宗意、本為二凡夫」兼為二聖人」。又慈恩西方要決云、 夫立教多少、 又迦才浄土論云、 五味者、 |略明||二門 若依 所謂乳酪生熟醍醐是也。 |以判二一代聖教 | 。 随」宗不同。 ||道綽禪師意||立||二門||而摂||一切||。 者、 此之一宗窃為二要路」。 末」聞於二浄土之家」立其宗名。然今二浄土宗」、有二何証拠 且 者聖道門、 如 |有相宗 |、立;|三時 所謂菩薩蔵声聞蔵是也。 如:法華宗一、立:四教五味,以摂:一切仏教一。 如:真言宗一、立:二教,而摄:一切 二者浄土門。 其証如」此。 ||教||而| 所謂聖道門浄土門是也。 初聖道門者、 不レ足」 判二一代聖教 如 華厳宗一、 三疑端 就」之有」二。 \_ 0 立二五教 | 而摂三一 但諸宗立 所謂有空中是也 所謂顕教密教是 問日夫立二宗名 \_ 也。 四教者所 一者大乗 教正非二今 答曰、 切

寿経、 修 之亦可 \ 摄: | 俱舎成実諸部律宗 | 而巳。 在 浄土 | 之教、 行 此此 者小 二 四 1乗道 准」之思」之、応」存二密大及以実大」。然則今真言仏心天台華厳三論法 二観 也、応知。 就 無量寿経 得二四乗果 二者傍明二往生浄土」之教。 |大乗中| 次小乗者、 三阿弥陀経也。 \_ 也。 雖し 有 総是小乗経律論之中所」明声聞縁覚断惑証理、 四乗者三乗之外加 顕密権実等不同一、 凡此聖道門大意者不」論二大乗及以小乗一於二此娑婆世界之中 論者、 初正明:往生浄土;之教者、 |仏乗|。次往生浄土門者、 天親往論是也。 今此集意、 唯存. 或指 |顕大及以 謂三経一論是也。 二此三経 (『聖典全書』一、一二五四頁) 就」此有」二。 ` 入聖得果之道也。 相地 権大一。 号二浄土三部経 論摂 論此等八家之意正 故当三 三経者、 一者正 歴劫 准レ上思レ \_ 也。 明二往生 迁 無量 廻之

土門を極楽得道の教法であり、 また、 『浄土宗大意』には、 次のように、 他 力の易行道であると簡潔にまとめられてい 聖道門を娑婆得道の教法であり、 自力 る。 の難 行道 である一 方、 浄

往 め せ 0 また浄土宗の大意とて、 生す。 むに、 に修しがたし、 諸教をおさむ。 往生うたがふべからず。またいはく、 13 か に ζ) 行じがたし。浄土門といふは、 聖道門といふは、 はむや、 お 三実流行のよにむまれて、 しえさせたまひしやうは、 娑婆の得道なり。 浄土宗のこゝろは、 極樂の得道なり。 三実滅尽の時なりといふとも、 五逆おもつくらざるわれら、 自力断惑出離生死の敎なる 他力断惑往生浄土門 聖道・ 淨土の二門をたてい、 がゆ 弥陀の名号を称念 なるが 十念すれ に、 ゆへに、 凡 ば 夫のた また 一代

ろ 中 凡 住 土門の修行は、 薩 世、 に 藏 0 夫 也、 は二 願行 の 思不思の た 二行の中 身也、 なるが め に は 三 中 19 愚 修 宝 癡 に に しやすく、 なり。 は正 に は不思議 の中 か 行 に りて極樂にむまると 總じてこれをい なり、二 は 行じやすし。 なり。 仏宝也、 また 超 兀 0 中 乘 € √ へば、五說 その行 は には横超也、 0 く 中には佛 云々。 聖道門( とい کم 乘なり、 の中には仏説: は、 の修行は、 縁の ひとへに 中には 教 智慧をきわめて生死をは 也、 0 单 凡 有縁の行なり、 夫の 四土 には ため 頓 0 教也、 中 に に は お 二住 報土 しえたまふとこ 藏 屯、 0 0 なれ、 中 中 に に は は 身 浄 止 菩

(『聖典全書』三、一〇二五頁 - 一〇二六頁)

という自力による断証 守って身心を浄化し、 証 のように、 が聖道門とされるが、 浄土に 煩悩をしずめ、 お の因果を説く教えであった80とされる。 € √ て証 その内実は、 を得る教え 精神を統一して 釈尊が制定された、 (彼土得証) (禅定) に対し て、 智慧をみがき、 出家者としての正しい生活規範 此の 土に お 生死を超え悟りを完成する € √ て聖者となる教え (戒律) 此 を 土

鸞 以上 機根)という人間 の が勧 から、 双 四 いめら 重判、 道綽、 れ として継承されることとなる。 ていることが理解できる。 存在、 法然によれば、 すなわち約時被機という問題意識 末法という時代認識と教理 このような、 法然によって確立された聖浄二門判は が 前提にあ は深遠であるの り、 その上で往生浄土 に 理 解力 が乏し ć V ( 浄 土 続く親 衆生と

# 第二項 二双四重判

次のように示されている。 法然の 代仏教に対する枠組みを受けた親鸞にお i s ては、 『教行信証』 「化巻」 観経隠 顕釈 に お

真実行之中一畢。 之心」、是名:|横超他力一也。 悉名二雑行。 正・雑行、 安養浄刹 | 入聖証果名||浄土門 | 、云||易行道 | 。 凡就二一代教一、於二此界中一入聖得果名二聖道門一、 乗・二乗・三乗、 雑修・専修一也。 此乃横出・漸教、 権 • 実、 正者五種正行也。 顕・蜜、 斯即専中之専、 定散・三福、 竪 出 • 三輩・九品、 竪超 頓中之頓、 就二此門中一、 助者除二名号一已外五種是也。雑行者、除二正助 云二難行道一。 則是自力利他教化地、 真中之真、乗中之一乗。 自力仮門也。 有二横出・横超、仮・真、 就二此門中一、 横超者、 方便権門之道路也。 有三大・小、 億二念本願 離 斯乃真宗也。 漸 漸 頓、 二已外 已顕 自力 頓 助

(『聖典全書』二、一九六頁~一九七頁)

の研究成果によれば、 この二双四重判における親鸞の独自性 「横超」「竪超」の名目はすでに法然やその門下にみることができ、さらに浄土門内における 従来親鸞独自性が指摘されてきた「横超」「竪超」「横出」「竪出」とい (発揮) に関しては従来さまざまな論が展開されてきたが、 つ た区分に関 近年 「横

i s

判やその名目 に 関 おい しては、 て既に行われていたことが指摘されてい は見直しが必要とされ 「横出」 という名目 てい は親鸞独 る。 自であるも . る。 の 81よって、 の、 浄土門内 従来長らく親鸞独自とされてきた教 を自力と他 力で区分する見方 が法

その上で、 教化地」 親鸞の独自性という観点から注目すべきは、 の語であろう。 利他教化地とは一般的 に次のように解釈される。 法然の『選択本願念仏集』二門判 に は な か た、

を窮め 61 は 浄土 たも 論 他方世界にあって釈尊のような仏陀のすがたを示現して説法し教化していく。 のが、 では、 証果の必然として大悲を起こして衆生済度のために従果向因して菩薩となり、 袁 林遊 )戯地門 (還 相 の別名であった。 それを親愛 鸞聖 一人は、 浄土に 82 往 生してさとり ある

還相 0 ^聖道門観を確認することが出来る。 そ の菩薩によるものであるとしている。 て親 鸞 は先に挙げた引文の通り、 尚、 聖道門の教法が 同様の内容は、次の『末燈鈔』第一通においても示されてい ここにこれまで見てきた道綽、 「自力利他教化 地、 法然には見られない、 方便 [権門之道路也」と示し、 親鸞独自

言宗・ 聖道 れ . なり。 といい 法華宗・ ふは、 また法相宗・ 華厳宗 すでに仏になりたまへるひとの、 成実宗・倶舎宗等の権教、 ・三論宗等の大乗至極の教 わ なり。 小乗等の教なり。 れらがこょろをすょめんがために、 仏心宗といふは、 これみな聖道門なり。 この 世に ひろまる禅宗こ 仏心宗 権教とい · 真

Š は、 すなはちすでに 仏になりたまへる仏 菩薩 の、 かりにさまざまのかたちをあらはしてすい

たまふがゆへに権といふなり。

判 ح を指摘しておきたい。 論 の に お 利 7 他 て、 教化地」 聖道門が還相の菩薩によるものとされたことと、その点に親鸞の独自性が存在すること の語に解 釈につい ては、 第三 |節でさらに詳しく考察していくが、 ここでは 親鸞 の 教

# 第三項 真仮偽判

概念が形成された歴史的経緯は第四章で詳述するため、ここではその教判の内容、 相 対的教判とされる聖浄 三門 判に対して、 絶対的教判とされるのが真仮偽判である。 特に 真仮偽 偽 料とい の 概念に う

る調機誘引の方便であったとする見方である。 第十九願、 ったのに比べ、真(真実)と仮(方便)と偽 ついて触れておきたい。 この真仮偽判という教判での区分の主軸は、 第二十願の方便の教法もすべて聖道門と同じく仮と定義され、その一 (偽り)という区分へと移る。 具体的にいえば、普賢大円が 先に確認した二双四重判では聖道と浄土という区分であ すなわち、 「絶対とは一は真、 切は真実へと入ら 浄土門における 一は仮

(『聖典全書』二、七七八頁)

言い仮者、

言」偽者、

るという絶対的教判という意味で、 ここでは、あくまで本願他力の誓願一仏乗以外の教法はすべて方便であり、 踏まえると、 が指摘されていることや、 統合する性質が絶対的教判とされる所以であると考えられる。 と比対顕 弘願法に統合するが故に、 勝するのは相対であるが、 真仮偽判を親鸞の教判論として扱うことは若干の精査が必要であるのかもしれない。 真仮偽判の他に『教行信証』全体を真仮科で分類する名目も存在することを 便宜上、 絶対といふのである」
83と述べるように、 今はその比 従来幅広く用いられてきた真仮偽判という名称を使用した 対顕勝より更に進んで、 ただ真仮偽判の成立根拠そのものに 諸善の仮法を真実への方便階悌 真実に入らしめる教えであ 他の一切の教法を弘願法に 問題 ただ

既 に指摘したように、 真仮偽判とは、 『教行信証』「信文類」 真仏弟子釈にある

超 言 ·真仏弟子 · 者、 |証大涅槃 | 故、 真言対

為対

仮也。 日二真仏弟子」。 弟子者釈迦 ・諸仏之弟子、 金剛心行人也。 申 斯信行 -必可 E

(『聖典全書』二、九八頁)

即是聖道諸機、浄土定散機也。

(『聖典全書』二、一〇四頁)

則六十二見・九十五種之邪道是也

(『聖典全書』二、一〇四頁)

る」85と同様のことを述べている。 悩を肯定し、助長していくような仏教以外の教え(外教)を信じているものを偽なるものというわけであ うわけです」84と述べ、梯も、 人々と、浄土教の仮門、 り、「偽」とは仏教以外の偽の仏弟子を指すとされる。 とある文言の総称であるとされる。 いを捨てきれず、如来の不可思議の救いを信受できないものは仮の仏弟子という。そして自己中心的な煩 真門を生きる人々をいい、偽の仏弟子とは、非仏教的な外道を信奉する人々をい 「聖道門の教えを実践している自力の修行者や、浄土を願いながらも自力のは この真仮偽判における「仮」とは、 例えば信楽峻麿は 聖道門における仮の仏弟子であ 「仮の仏弟子とは、 聖道 から

ける正しい見方・実践道に反する邪見、邪道であるという意味であるとされる。 とは「真の仏弟子」に対する「仮の仏弟子」と言えるが、「偽」は「偽の仏弟子」ではなく、 すなわち、考え方や思想、 他方、藤場俊基が指摘しているように「仮」で語っている対象は、「聖道の諸機、 機すなわち人間である一方で、偽で語っている対象は、「六十二見・九十五種の邪道」 また実践における道筋や方向性を表していると考えられる。%すなわち、「仮」 浄土の定散の機」 であ むしろ仏教にお り、 見・道 であ

乗機教においては、 かし、 (仏弟子)という存在を想定していた可能性も考えられる。 親鸞においては「行巻」一乗海釈において人間(機)を、「真偽対」とするほか、 「漸教回心の機」を「自力」とした上で、「真偽対」で示しているとおり、「偽」の

その為、

藤場が指摘するとおり、

仏弟子としての「偽」を想定していたか否かについては検討が必要

機対

漸教廻心機自力 信疑対賢愚対 乗円満機他力

是非対実虚対 真偽対浄穢対 善悪対正邪対

利鈍対奢促対 希常対強弱対

好醜対妙麤対

直入廻心対明闇対 上々下々対勝劣対

巳上八対就二 機 ||應レ知

(『聖典全書』二、二八八頁)

な講

録のみを列挙したい。

め、

ここでは「偽」

の存在意義や内実を検討していきたい。

えられる。尚、 であるが、 旦 は その 「真の仏弟子」に対する人間存在として、「仮」「偽」 「仮」と「偽」の内実であるが、「仮」については既に第一節において詳述したた といった存在を示してい 、たと考

例えば、「偽」の用語の意味について、 先哲は次のように述べている。 ここでは、 紙片の都合上代表的

松島善譲(一八○六~一八八六)『顯浄土教行證文類敬

とは、 なり。 偽物のこと。外道の建立がそれぞれに見解を立てて道を分かちて正道理に似せてありながら其の体天淵 者は人の不同 章六に六十二見の釈あり。見るべし。六十二見と九十五種とは、 偽は邪偽と続く。邪は邪曲で中正に非ざるが邪なり。仏法の正道理を外れたこと。 いて諸経諸論に種々の説あり。 これを解するに就いて六要鈔に律宗の名句に依りて解してあり。 正因縁を離れたる外道ゆえ邪偽という。化巻本二九丁左 邪偽異執外教とのたまえり。六十二見 . なり。 扨て九十五種に開合あり。 (下線部筆者) 開けば則九十五種。 人法の差別。 合すれば則九十五種。 これ は 前者は執法の差別。 偽は贋偽と続 途の説なり。 その開合に就 大乗義 て、 後

(『真宗全書』第三十一巻、二四七頁)

石泉僧叡(一七五三~一八二六)『教行信證随聞記』

中正 世に歴て六十となる。 てあり。 化巻では外教邪偽といえり。 二に偽を釈す。 十五なり。 執法の差別。 |を外れること。偽は贋偽なり。仏法は小乗よりして勝因縁法なり。其れに外なるものを偽とい 色受想行識の五陰の上で、 諸経に異説あり。 九十五種は人の不同なり。 この 中に一に解釈。 その余に断常の二を加えて六十二見となる。 則六十二見等とは、 二に引文。 即ち離大小に約して一陰一陰各四句ありて、五四の二十あり。三 この九十五種というに就いて開合あり。 今初に偽というものは、 釈なり。六十二見のこと、 (中略)ここへ六十二見と出だすは、 牒なり。 六要には律宗名句が 偽 開は九十六。合して九 は 邪偽 のこと。 引け 邪は う。

『真宗全書』第三一巻、一一二頁)

ている。87またそれは『正像末和讃』 うなふりをしているが、 に本質が本物とは異なるのに本物らしく似せていることを意味すると理解される。すなわち、「六十二見・九 ら偽とされているとも理解できる。その為、 十五種の邪道」は単に仏教ではないから偽なのではなく、あくまで仏教に似せているが本質は仏教ではない このように、『敬信記』、 『随聞記』ともに偽は贋偽、すなわち偽ものの意であると理解している。 内心は仏教以外の宗教(外道・外教)を信奉しているようなものを指しているとし 「悲嘆述懐嘆」の句からもうかがえるとしている。 梯も、「偽の仏弟子」という語を想定した上で、外面は仏弟子のよ 偽ものとは、 般 か 的

五濁増のしるしには

この世の道俗ことごとく

内心外道を帰敬せり

外儀は仏教のすがたにて

外道・梵士・尼乾志に

こころはかはらぬものとして

如来の法衣をつねにきて

切鬼神をあがむめり

(『聖典全書』二、五二〇頁)

(『聖典全書』二、五二二頁)

そのため、「化巻」(本)の総釈には次のような記述がある。

然濁世群萌穢悪含識。 乃出九十五種之邪道。 雖入半満権実之法門。 真者甚以難。 実者甚以希。 偽者甚以

虚者甚以滋。

(『聖典全書』二、一八三頁)

である姿を偽としたのではないかと思われる。 すなわち、「九十五種の邪道」を捨て、半満・権実の法門に帰依したけれども、 内実が未だ「九十五種の

親鸞が示した「偽」の内実とはどこにあったのだろうか。 係であり、偽とは例を挙げるならば六十二見や九十五種の邪道がそれに当たるといった意味で使用されて の諸機、 用されている一方で、 いる。88それ故、「真仮偽判」における「偽」ではあくまでも偽の代表例を述べたに過ぎないとも考えられる。では、 ただ、藤場が指摘している通り、既に触れた真仏弟子釈の仮に関する記述には 浄土の定散の機」は即一の関係にあるが、偽と「六十二見・九十五種の邪道」は「レバソク」 偽に関する記述では「則」(すなわち)の字が使用されている。 「即」(すなわち) すなわち、 仮と「聖道 の字が使 の関

次のように「偽」の概念を解説している。 その前提として、「六十二見・九十五種」について確認しておこう。 例えば、 存覚は 『六要鈔』 に お € √

7

あ 小色在我中、四には色大我小我在色中なり。下のこれ四陰、これに准じて知るべし。 て六十見あり、先ず色陰に於いてその四句を作る。一には即色是我、 Ď, は想、 偽」と言うは、 五陰の四見四五の数合して二十となる。 もしは行、 外道の教え明かす。「六十二見」と言うは、『律宗名句』の意に依るに、 もしは識 色の一字を改めて、 しかも三世に歴てこの二十あり。 前の句を作るが如く、 二には離色是我、 故 に 陰に於いて各四見 すなわち、 総じて五陰に就い 三には我大色 もしは愛、 六十と Ł

法なり。この故に斥けて九十六種皆これ邪道なりと言う。 多論』多分の説、 じきあり、故にその一を除きて九十五という。 合して九十人、師弟合論すれば九十六種なり。 の種々を擧ぐ。九十五種、 なる、この外別に断・常の二見を加う。この故に総じて六十二見あり。「九十五種」というは、これ外道 九十五種とは『涅槃経』 九十六種、 経論 の 説。 の異説、 その計小乗に同じき辺あるといえども、 89 か の九十六種の中においてその一類の 除取の由あり。六師外道、弟子各一十五人あり、 九十六種と言うは、『花厳』・『智論』・『薩婆 小乗の計 実にこれ旧 に同

り、その象徴として六十二見・九十五種が引用された可能性がある。ただ「偽」の内実については、 な記載がないため判然としないが、 できたわけです」90と指摘している。 では、さまざまな形で有我説を主張していましたが、それをまとめて「六十二見・九十五種」 この内容のみからでは六師外道が偽とされた理由は伺い知ることはできないが、 の引文からも確認できる。 つまり、「六十二見・九十五種」が偽とされた根本的背景は「有我説」 あくまでも仏教内部の外道化を批判したことは、続く『涅槃経』と『法 梯は「仏教以外の宗教 の外道と呼ん にあ 明確

『涅槃経』 (北本巻一〇大衆所問品 南言本巻一〇大衆所問 品) 世尊常説 切外学九十五種皆趣

道」已上。

光明師(法事讚巻下)云、「九十五種皆汚世 唯仏一道独清閑」「

91

れ いるとされる。 るように読める。 ており、そこで述べられている仏教徒と九十五種の関係について望月良晃は次のように述べている。 『涅槃経』の引文は、 例えば仏教徒と九十五種の関わりに関しては『大宝積経』「比丘品」第二において詳述さ しかし、 一見仏教以外の「外」は九十五種を学んでおり、 引用元の『涅槃経』や『大宝積経』を確認すると少し異なる文脈 彼らは悪道に趣くと述べて で書かれて

ち 死んでも虎狼・鳥獣はその肉を食うことはしないが、 あるとして、「獅子身中の虫」の譬えを述べている。すなわち、師子は百獣の王なれば、たとえそれが ここで注意すべきは、 いわゆる九十五種の外道が仏法を破壊するのではなく、我が法中の癡人の輩が我が法を壊るので 我が法中に多くの悪比丘あって仏法を壊らんと述べていることである。 師子身中にわく諸虫はその肉を食うのである。 すなわ

譬えについて、「仏法は、 に な ける外道的体質の比丘を批判するためであったと推察できる。 の望月の解釈に従えば、 外部からの破壊ではなく、 親鸞が引用した意図は九十五種それ自体を批判するのではなく、 内部の悪比丘によって滅亡に導かれると説くのであ そのため、 望月は 「師子身中 仏教内部 虫

る」%としている。

次に『法事讃』の引文について見ておこう。

依正二報同時滅背正帰邪横起怨。 九十五種皆汚世。 唯仏 道独清閑。

(『聖典全書』二、一〇四頁)

できるが、善導は 善導は『観経疏』「玄義分」和合門 別時意会通の箇所で次のように述べている。 ここでは、「依正二報すなわち依報と正報が滅して」という文脈から仏教内部における議論であると推測 『法事讃』 のみではなく、『観経疏』においても九十五種について触れている。

問日、 別。 称佛一口即在佛道中摂。 答曰、 若爾者『法華経』(巻一方便品)云、「一称南無佛皆已成佛道。」亦應成佛竟也。此之二文有何差 『論』 中稱佛、 故言已竟。 唯欲自成佛果。 経中稱佛爲簡異九十五種外道。然外道之中都無称佛之人。但使

(『聖典全書』一、六七一 - 六七二頁)

この 「玄義分」の箇所について義教は『観経玄義分講録』 において次のように解説している。

### 莪教(一六九四 - 一七六八)『観経玄義分講録

り。 次の 所のごとし。余文見るべし。 称すれば、即の時に仏道の中に入る。すでに成仏の遠因を得る。故に、「すでに仏道成ずる」といへ 仏道成ずる」といへり。「外道人中都無称仏」といふは、もし邪を翻し、もし正に帰し、一たび仏の名を 称すれば即の時にすでに成仏せりといへり。 すでに成仏しおはるといふに非ざるなり。 「法華已成」の文を釈するに、 いま僧創学を為しあらかじめ文旨を弁ずる。経文似て一たび仏を しかるに義実しからず。正しく外道人を揀んで「すでに これ論と同じなり。 別時義のみ。九十五種、常に説く

(『真宗全書』第一四巻、一九八頁)

脈で引用されたと推察できる。 ら推察するに、 このように、 親鸞の 親鸞が置かれた当時 偽 の概念は明確には示されていない一方、 の仏教界における仏教の外道化、 ある 引文の経典群における文脈などか i s は外道的体質を批判する文

### 第三節 還相の菩薩と聖道門との関係

地、 方便権門之道路也」 でに触れたように、 と示し、 親鸞は 『教行信証』 聖道門を還相の菩薩による方便であると定義している。 「化巻」観経隠顕釈において、 聖道門を「是自力利他教化 先行研究にお

61 ては、 致している。 これらの文言が還相 しかし、 その具体的内容に関 の菩薩と聖道門との しては解釈の異同が若干存在する。 関係を示 したものであるという点に お ć J 7 は、 解

方便とし、さらに僧鎔、 例えば、円月、 先哲による解釈を確認しておこう。 興隆、 義山、 智暹、 僧叡、 柔遠、 玄智、 芳英らは、 善譲 らは、 その還相の菩薩は八相示現の菩薩であるとしてい 聖道門の教 は還相の菩薩に よっ て説 か れ た権

## 東陽円月(一八一八~一九〇二)『本典仰信録

若きは、 誘 実を分つ如きが故 し然らずんば自行究竟せざるが故に、 の法なるが故 則是等の下は其文剤を示す、 が故にと已上。 ふが故に、 是れ化地 往相 に。 他力等とは自行、 に の法は必ず是れ真実なり、 の法なり、 今は権門を以て還相に属して利他教化地と云ふ、 又還人終に真実を施すは是れ自行の道なり、 師 説に云く、 化地を分ちて権実と為す、謂く、 其権法の若きは化地に於て立つ、先づ方便を開いて以て衆機 自力の言は他 若し方便門なれば還相に属す、 力を簡異す、 聖道 自行の法は必ず実道に 教化地中 例せば自行、 代は、 往人始に方便に処するが に施設するの方便 悉く是れ 化地以つて権 由 自 る、 力修 若 を

(『真宗叢書』 第七巻、 五〇四頁) る

興隆(一七五九~一八四二)『顕浄土眞實教行證文類微決』

劣一乎。 約レ人者。如□末燈鈔三左云々」。 自力者聖道是。全分自力故。 一 | 。三十九右方便可 >知。權門者。有 | 約 >法約 | 人之二義 | 。約 >法如 | 次上釋。及證文等云 | 。可 >知。 利他等者。二十二願。 (中略) 道路者。 能通二净土門」之方便故。用二二字一者。示三教有二優 如来利益他之教化地也。 利他教化地義。 如二此録十

(『真宗全書』第二十三巻、四二〇頁)

智暹(一七○二~一七六八)『教行信證文類樹心録』

中 雖」有二大小權實之異」。皆自力修入之法。故云二則是自力」。言二利他教化地等」者。謂於二利他教化地 也。 所:施設;之方便權門也。 權門者。 聖道權實。對二净土眞實一。咸名為」權。 利他教化地者。報土眞證果後方便也。 當」知二釈尊一代説教皆是果後方便

(『真宗全書』第三十六巻、一二三頁)

石泉僧叡(一七五三~一八二六)『教行信證随聞記』

て、 此 け しき者なり。 ぬなり。其れで上に出す諸宗の如く、 0 利他教化は、 普賢の徳を以て機縁に随逐して説くなり。 其の機は、 往相の真証に対して二十二願還相 諸仏の智を全く理と丸めて居るなり。 自心為主と言う法を此の処で用いるなり。 其の機縁は、 の上で用いる法ぞと示すなり。 他力なりとは言い掛けられぬ。 其へ応病与薬すれば、 此れ普賢随縁門に 理で無ければ向 極々生々

(『真宗全書』第二十九巻、二一二頁)

玄智(一七三四~一七九四)『顯浄土方便化身土文類光融錄』

覧云。先明二聖道門一中。 一所」説。 八萬四千假門。 是利他教化地方便假門也。 大小總列。 次則是者。今家所判。 自力者對二他力一。利他等者。 釋尊應二衆機

(『真宗全書』第二十五巻、三九二頁)

松島善譲(一八〇六~一八八六)『顯浄土教行證文類敬信記』

自力利他等トハ。他力利他教化地ニ簡フ。二十二願ノ還相大士。 弘願一乗ノ法ヲ弘ルハ。 他力利他教

化地ナリ。七高僧等是ナリ。

(『真宗全書』第三十一巻、五三五頁)

(一八〇九~一八五六) 『本典一 渧録』

今亦 を云うなり。 し でが悉く弘願に帰するの方便となるなり。 む 他 の方便となる、 力利他教化地と云ふときは還相出門の自在化 方便等とは聖道! 弘願 の 一 乗を出世の本意とするなれば二乗三乗は云ふに及ばぬ、 権 化 の方便なり。 此 中 この菩薩、 に 聖道 の — 自力利他教化地は聖道の 乗もあれども、 皆これ 弘願 聖道至極 相 示 乗に 現  $\hat{o}$ の 化 入 乗 儀

第八巻、 四 頁

足利義山 (一八二四~一九一〇)『教行信記 証 摘 解

ま

教化地なるも 自 自 教化地に何ぞ自他 に なり、教化地に自他力を分つに非ず。 於て立つ、先づ方便を開き、 行の法は自 力等とは、 此 行 の は聖道 は の法は必ず実道に由 他 力の別あら 力利他教化地に簡ぶ、 八相 示現の化なりと已上、私に謂く、 んや、 以て衆機を誘ふが故に、 る、 即是自力とは、 利他教化地とは、珠云く、自行化地を分ちて権実と為す、 若し然らざれば自行究竟せざるが故に、 他力利他教化地なるものは還相出門の 下の文の横超他力と言うに対して法を判ずるの 往相の法は必ず是れ真実なり、 八 相 示現は即ち還相出門の 相にし 其権法の若きは化地 て、 相 方便門の若き な り、 自 謂く、 力 利 利 他 他

道なりと云々、 の方便して説く所なるが故に、 は還相に属す、 佳なり、 若し往人始に方便に処するは是れ化地の法 方便法は以て往生すべからず、 故に往相と名けず、 なり、 又還人終に真実を施すは是れ たゞ是れ往生後の還来人 自行 0

還相の法と名くるなり。

(『真宗叢書』 第八巻、 一三四頁)

柔遠 (一七四二~一七九八)『教行信証頂戴録』

地 るの方便なり、 が 自力等とは、 故に、 は聖道 利他教化地方便等と云ふなり、 の八相示現のかな理、又解す、 此は他 故に結して方便権門と云ふのみ。 力の利他教化地に簡ぶ、 此中に聖道の一 此自力教は本弥陀仮門の願海より分れ来つて方便報弄引する 他力の利他教化地は還相出門の相なり、 乗ありと雖も、 亦是れ弘願の一乗に入れ 自力 0 利他 しむ 教化

(『真宗叢書』 第七巻、 一三一頁)

芳英(一七六三~一八二八)『教行信證集成記

今先則是自力者。 即此土入聖。 唯自力教。 智慧開覺法門。 判言: 二利他教化地方便權門之道路 \_ 也。

(『真宗全書』 第三十三巻、三四五頁)

ノ道路也

解釈を示している。 よって「入聖得果」 ったとして、凡夫が出来る行道ではないとしている。 方で、法海、 鳳嶺らは、 すなわち舎利弗、 (『聖典全書』二、一九六頁) したとされる姿は、すべて「狂言」すなわち芝居であ 釈尊在世当時の仏弟子らの聖道門の行者が還相の菩薩であるとする独自の 目連、 八歲龍女、 央屈魔羅等は実は還相の菩薩であり、 聖道門に

法海 (一七六八~一八三四) 『本典指授鈔』

吾祖 則是自力利他教化地方便権門道路ト云フハ。聞へ難キヤウナレド。此文ハ証巻ニ於テ已ニ辨スル如ク。 戸意 於二釈尊在世得大乗小乗証果」人ハ。 仏菩薩ノ變化ノ人トスル意地

(『真宗全書』第三十五巻八一頁)

来タモノトハカハル。舎利弗・目連・等モ。元ヲ尋ヌレバ。 シテミセ給フナリ。 八歳ノ龍女ガ記別ヲ受ケタノ。 實類ノ凡夫ノ出来ル所作ニハアラズト云フ落付ナリ。 央屈摩羅ガ言ノ下ニ証ツタノト云ふ。 佛菩カリニ聲聞トナリテ。 我々ガ如キ地獄ヨリアカノ裸デ コゝガ利他教化地方便権門 種々ノ狂言ヲ

(同、八一頁~八二頁)

二解生死一。

## 鳳嶺(一七四八~一八一六)『教行信證報恩記

果。 等類。 今文顯蜜諸教。 名二教化地方便 盡權人而佛菩薩變化。 總名二權門道路 也。 實類凡夫。不」能」得二彼證果」。 得二大小乗得果一。 意日。 生二佛在世一。 是佛菩薩之利他教化地所作也。 舎利弗・目連・等。 濁世衆生。 不」歸浄土門」。 又八歳龍女・央屈魔羅 於 此界中 則不」可」有」解 一。入聖得

(『真宗全書』第二十一巻、三七七頁)

が還相の菩薩であるとしている。 当該箇所を聖道門の教は還相の菩薩によって説かれた権化方便とする一方、 同 は、 このような、 近現代の研究においても見ることができる。例えば、 観経隠顕釈で示される還相の菩薩を聖道門の説者とするか、 山辺習学・赤沼智善、普賢大円、 行者とするかという解釈の異 信楽峻麿、 霊山勝海らは行者 梯實圓 5 は、

山辺習学(一八八二~一九四四) 赤沼智善 (一八八四~一九三七)

此 の自力の法門を衆生に勧め給うは還相回向の菩薩である。 此の菩薩は衆生済度の利他教化地の果よ

ある。 り此 謂聖道門なるものは、 とし給うものである。 の世に出現 われて、これら自力の権仮方便の教をもって衆生を誘引して遂に真実門に入らし 浄土の還相の菩薩が衆生の機に応じて説き給う所の方便の門戸に過ぎない 即ち釈尊一代の教えに聖道浄土と対立する二つの法門のある筈はない。 其の ので め 所

(『教行信証講義』 真仏土巻・化身土巻、 法蔵館、 一九五一年、一三二六頁)

普賢大円 (一九〇三~一九七五)

聖道 法を説き、 聖道一代は還相といふことになる。即ち聖道の法義は弥陀の浄土よりこの世界に還来して聖道一代の に 聖道を呼んで「利他教化地方便権門之道路也」と言へるものとを対照し、これを関連せしめる時は、 の法門は還相に摂する。 終に真実に入らしむる方便であって、これまた真実体上の権用である。 『証巻』 に還相回向を指して「利他教化地」と言へるものと、 『化巻』

(『真宗概論』、百華苑、一九五七年、二五〇頁)

梯實圓(一九二七~二〇一四)

ここに 利他教化地」 といわれているように、それは還相回向の願に乗じて此の土に来現された釈尊

道路」 化地とい とは の あるいは、 さとりを極 めに勧められている法門の一 ような とい 『浄土論』 われ 権 われたのである。 他方世界にあって釈尊のような仏陀のすがたを示現して説法し教化していくことを利他教 めたものが、 仮 たのであった。 の人」 では、 が説き示された教えであるから権仮の法というのである。 薗 証果の必然として大悲を起こして衆生済度のために従果降因して菩薩となり、 林遊戯地門 つが自力聖道門であると表すために、 したがってこの場合は、 (還相) の別名であった。それを親鸞聖人は、 還相の菩薩 (権仮の人)が未熟の機を育てるた 「自力、 利他教化地、 もともと利 浄土に往生して 方便権門の 他 教 化 地

『顕浄土方便化身土文類講讃』、 永田文昌堂、 二〇〇七年、 四〇頁)

信楽峻麿(一九二六~二〇一四)『教行証文類講義』第八巻

還 現実の聖道教を歩む人々は、すべて私たちを方便誘引するために、 なおまた、ここで親鸞が、 相廻向 の菩薩であると領解していることは注意されます。 聖道教について、 それが 「利他教化地、 浄土の世界から示現したところの、 方便権門の道路なり」といって、

(『教行証文類講義』第八巻、法蔵館、二〇〇四年、二〇七頁)。

霊山勝海 (一九三二~二〇二〇) 『末燈鈔講讃

, \( \epsilon \)

った。 と る人々であった。 仏 に仏になりたまえる還相の菩薩は、 釈したい。 たが 同 した人で 節であると思う。 様、 ~って私 しか 逆縁の姿をとることも多い。 聖人に あ しその弾圧迫害は念仏 5 の理解 て、 その・ おい ※尚、 では、 還相 て聖道門の人々とは、 人々は外儀 0 この記述は この部分は はたらきの の火を消すのではなく、 は仏教の姿で、 順縁をもってだけ私の このような具体的な内容で聖道門の位置づ ために 『末燈鈔』 「聖道という、 旧仏教の律令的体制 いまここに現れ 内心は外道を帰敬 第一通を解説した箇所である。 仏心宗・真言宗・法華宗……の 前に現れるのではない。 かえって信心をかき立てたのである。 て、 のがわであり、 私に信を勧めていてくださる」 して真の 仏教徒を迫害するの けをされたの 法然聖人を頂点とす 提婆達多や阿 人々はすでに が ح ح すで 闍 で 世 成

『末燈鈔講讚』、永田文昌堂、二〇〇〇年、二六頁)

で、 以 本 Ĺ 研 の 究に ように、 お ζ) ては、 聖道門と還相 親鸞における還相回向観を概観した上で、 の菩薩との関! 係に ついては、 古くから見解の異同が存在してい 先行研究の妥当性を検証していきた る。 そこ

第一項 利他教化地

小序で確 であるとされる。 認 した観経隠顕 例えば、 釈に 親鸞は おける 『教行信証』「証巻」 利他 教化地」 (『聖典全書』二、 において次のように述べてい 九七頁) とは、 る。 還相 0

二言二還相回 向 者、 是則利他教化地益也。 則是出」於二必至補処之願

亦名二一生補処之願 亦可」名相回 [向之願 也。 顕二『註論』 \_ 。 故不」出三願文一。 可レ披 論 註一。

(『聖典全書』二、

一三七頁)

うに解説してい この 利他教化地 る。 益 の語につい て、 『本典研鑽集記』 では 「利他」 「教化地」 益 に分解し、 次のよ

言 利他とは、 !あり、 之の准 前 に せば、 証 を明す下に同く此言あり、『略書』も亦今に同じ、 是れ他力の謂なり。化巻本(+六丁) 彼れ行信を明す処に同 他 0

ひ、 他教化ノ果ヲエシメ、スナハチ諸有ニ廻入シテ、普賢ノ徳ヲ修スルナリ」と云ふに准ぜば化他 に 大牟尼の如く示現して、 となる。 「自力利他教化地」と云ひ、『略書』(五丁)に滅度を転釈して「大涅槃即是利他教化果」と云 『二巻鈔』下(十八丁)に「自利々他」と云ふが如き、 思ふに本仏の利他全うじて衆生の利他となる。 衆生の游泥華を開くなるもの、 大悲不二意並含なり。 教化即地、 又和讃に「還相ノ回向トトクコトハ、 所住の地位をいふなり。 教化地とは所謂彼 説に の 利

益 地 体 力自然の に 0 悲 は し て具 境 用 妙益 界 なることを示す。 の三 の 血なり。 義 種 なりと云ふ。 はあり、 故に益と云ふなり」と。 制定はこれ 『対問記』に別義あり、 蓋 し今の採らざる所 現益、 滅度は則ち当益、 考ふべし。 なり。 即ち云く、 93 益 とは 今此 「盆とは謂く 用 の還相が 益 なり、 はこ 利盆なり、 上 れ果後 0 果に対 の益、 して、 行者所得 皆こ 彼 れ 0 0

利

果

る。 を、 果であると捉えている。 他 その為、 の語 仏果を極 の還 を 相とは、 教化地」 次の め た菩薩 曇鸞 『浄土文類聚鈔』 の語 に 0 成 おける浄土往生後の菩薩 仏後 に加えることにより、 の従果還 と 『高 因 僧 0 和 相状とした親鸞! 讚 還相を成仏後の教化活動と内容を転換したと考えら の還来穢 に記されているように、 国の 独 自の解釈 相状という意味で解釈されてい であるとされる。 親鸞は涅槃を利他教化地 94それ故、 たも 、 利

亦名二一生補踈処之願 畢竟平等身。畢竟平等身即是寂滅。 爾者若因若果、 ||言:||還相廻向 必至:滅度 明知 煩悩成就凡夫、 無」有图一事非三阿弥陀如来清浄願心之所二廻向成就 者則 即是常楽。 利他教化地 亦可」名還廻向之願 生死罪濁群 常楽即是大涅槃。 盆也即出」於二必至補処之願 寂滅即是実相。 萌、 獲二往相心行一、 即是利他教化地果。是身即是無為法身。 実相即是法性。 即 住 ||大乗正定之聚||。 法性即是真如。 因浄故、 果亦浄也、 住 真如即是一 三 正 |定聚 | 必至 | 無為法身即是 応が知る 如 世 滅

(『聖典全書』二、二六五頁、下線部筆者)

還相の廻向ととくことは

利他教化の果をえしめ

普賢の徳を修するなり

すなわち諸

有に廻入して

(『聖典全書』二、四二二頁、下線部筆者)

具体相が示されていない故に、 上善幸が の菩薩の境位を示しているとされるが、 していないという点に由来すると思われる」。5と述べるように、 このように親鸞の著述中に 「親鸞自身が和語聖教や消息において、 お 解釈が複数可能である。 € √ て「利は 他教化: その具体相は明らかとなってい 地 自らの言葉によって明確に還相の具体相について規定 の語 0 が使用例が 還相の菩薩の具体相は親鸞による明確な は 以上の な 箇 , \ 所に見ら その理· れ、 由については、 それ らは還 井 相

る」(『聖典全書』二、四二二頁)としている。そのため、 ただ、 その具体相の片鱗を検討していきた 既に見た『高僧和讃』 に示されているように、 ° ( まず、 親鸞の著述に 親鸞は還相の菩薩の活動相を 本論 では普賢の徳の内実を検討することによ おける 「普賢」 ある € 1 「普賢の は 一普賢の徳 徳を修す

0

用

例は次の通りである。

普賢の徳に帰してこそ 穢国にかならず化するなれ 安楽無量の大菩薩 生補処にいたるなり

還相の廻向ととくことは

(『聖典全書』二、三四三頁)

普賢の徳を修するなり すなはち諸有に廻入して 利他教化の果をえしめ

ついては、次のように解釈される。 このように、 還相の菩薩による衆生救済の姿が普賢菩薩の活動と重ねて論じられている。 その 理由に

相 は ح < 完全に果を窮めるとの意味で 因 位 の釈によれば、 ( 浄土 還相 の菩薩にとどまるという還相の意味を示しているということができる。 とは、 に の 悲用 おける菩薩としての相) 清涼大師 の 「普賢の徳」という言葉そのものに、 両 面を示したものである。 · 澄 観 あり、 の 『華厳経疏』 と他方摂化 賢」 と は 因 96 に、 (迷い の立場を捨てない 普 の世界での利他活動) とは果として窮めないところはない、 内に仏果を開いていながら、 との意味であると釈され とは別々のことでは このように 外にあらわす相 本国の位 7 つまり る。

の常 さらに 随仏学の願、 その思想的 基盤 第九の恒 に いつ 順衆生の願 て、 道 元 微心は にあると指摘 華厳 してい 経 普賢行願 る。 97 品 所 説 の 普賢の 大願、 特に 次の 第

|養諸仏|。若於|衆生|。 如 如 皮為レ紙。 如来歓喜 レ是一切我皆随学。 |此娑婆世界|。 生言菩提心。 折」骨為」筆……中 何以故。 因菩提心一。 毘廬遮那 菩薩如」是平等饒二益 諸仏如来。 遵三重承事一。 如来。 略 因菩提心。 ……如二大雷 従二初発心 以二大悲心一而為 則為」遵三重承二事如来」。 成二等正覚」。 震 切衆生一。 精進不」退。 随二某楽欲 体 故。 何以故。 譬如 因於. 以二不可說不可說身命 |成||熟衆生|。乃至示||現入||於涅槃 |曠野沙磧之中|。 菩薩若能随 宗衆生 若令:|衆生||生:|歓喜 荝 起 |順衆生 二大悲 有二大樹王一。 而 為 者。 則 因於二衆生 一布 為」随 則 施 令三一 三順供 剥 レ

水。

えられる。 向因による大悲の活動相という二つの特性が還相の菩薩のそれらと同質であるとされたからであると考 の普賢の十大願にその基盤を求めることができ、 このように、 還相 の菩薩 の活 動相が普賢菩薩と重 その所以として(1)仏が変化して教化する姿と、 ね て論 じられた背景には、 『華厳経』 普賢行願品所説 (2) 従果

類型化できるとされる。 さて、 還相の菩薩の具体相に 98 つい てであるが、 井上によればその主体は次のとおり、 おおよそ三つに

1) 還相の主体を阿弥陀仏とする理解

② 還相の主体を菩薩全般とする理解

③ 還相の主体を具体的人格とする理解

還相の菩薩と見ていたとする解釈は井上 すると考えられる。 本論で問題とする聖道門との関係に即 ただ、 その類型(2) に お の類型における(3)に該当し、 していえば、 いても、 信楽や霊山らの その他の先哲らの解釈は②に該当 現実に聖道門の修行を行う人々を

- (2) (1)聖道門の教法を説いた菩薩
- ② ②僧鎔、義山、柔遠、芳英らの説である八相化儀の菩
- (3)(3)法海、 鳳嶺ら の経典に登場する聖道門の教法を実践する者 (行者)

といった三つに細分化できると考えられる。

かという点に注目することにより、 その上で本論では、 なぜ観経隠顕釈において聖道門と還相の菩薩との関係を言及する必要があっ 次項から聖道門と還相の菩薩との関係を検討していく。 たの

### 第二項 八相示現

ことは同 仏果を極めた後に、菩薩として穢国 事実は一見すると矛盾するように思われる。 € √ な ことを示唆する。 る。 いて親鸞は冒頭で 前 節 この聖道門は釈尊によるものであるという事実と、 にて、 時に、 聖道門 娑婆世界から浄土に往生する往相と表裏の関係にあり、 この点を踏まえれば、 が還相の菩薩によって説かれた教説であることを確認した。 「凡就二一代教」」1とし、 (娑婆世界)に還ることを意味する。 如来の応化身とされる釈尊を還相の菩薩と捉えることには若干 聖道門が釈尊による教えによる一 なぜなら、 既に触れたように還相の菩薩とは浄土往生後に 聖道門は還相の菩薩によって説かれたとい 浄土往生前は そのため、 部であることを明示 しかし、 還相の菩薩である 凡夫 観経隠 の 身であった 顕 釈 う 7 に

による方便

の教法であるという構造を視ることができる。

聖道門の教法

は、

旦

は釈尊による一代教であるものの、

同

.時

に

還

相の

またその解釈を採用すれば、

の問題が生じる。

彼らは聖道門を還 か ح の問 題 相 この菩薩 を解消 に する可能性 よる説であるとした上で、 がある糸口 が、 既 に触 八 相 れ 示 た僧 現 0 鎔 相 であるとしてい 義 Щ 柔遠、 芳英の る。 である。

成道、 複する形で還相の菩薩 の る。 ることが可能である。 な教化活動を行い、 していくことを利他教化地 その上で、 環として成 99また、 相示現とは、 ⑦転法輪、 その 先に触れた梯實圓 仏の相を示現するため、 内容には諸説があるが、『大経』 8入涅槃の八つがあるとされる。 仏が衆生救済のためにこの世に現れ、 その説法のうち、 その為、 が方便を説いた教法が聖道門であることを示唆していると考えられる。 とい 仏教 わ の れたのであった」という解釈を踏まえれば、 他 (一代教) 未熟な機を誘引する「方便権門之道路」 方世界にあって釈尊のような仏陀のすがたを示現して説法 実際に成仏することは は釈尊による説法内容であるもの では、 100仏陀の場合は八相成道とい その一 ① 受 胎、 生涯に示す八 ない ② 出生、 故に八相示現と言われ ③処宮、 種の が聖道 還 Ó, 1, 相のことであるとされ 相 の菩薩が ④出家、 菩薩 門であると理 その教化 る。 が釈尊の の場合は **⑤**降魔、 101 活 動 し 修行 教化 を重 解す よう (6)

### 第四節 「狂言」としての還相の菩薩

討したい。 という、 次に法海、 わ 鳳嶺 ゆる経典に説かれる仏道修行の姿は、 5 0 釈尊在時 世当時 の仏弟子らの聖道門の すべて「狂言」すなわち芝居であるとする解釈を検 教を実践した者 (行者) が還相の菩薩 である

る。 提希夫人を「権化の仁」や「大聖」とし、 まずこれらの解釈は、 例えば親鸞は、 次のように浄土門が説 聖道門に限定されたものではなく、 還相の菩薩と仰いでいる。 かれ た 『観無量寿経』 浄土門におい (以下、 ても同様の解釈が可能であ 観経』 と略す) における韋

窃以、 難思弘誓度二難度海 大船、 無礙 光明 破 無 明 闍 恵日。 然則、 浄邦縁熟、 調達闍世 興三逆害一、

净業機彰 釈迦韋提選二安養 斯乃、 権化仁、 斉救:済苦悩群萌!、 世 雄悲、 正 一欲」恵っ |逆謗闡提

(『聖典全書』二、六頁、 下線部筆者

(『聖典全書』二、三七六頁)

耆婆・

月 光

・行雨等

達多

闍王

頻婆娑羅

阿難

目連

富楼那・韋提

弥陀

釈迦方便して

方便引入せしめけり 、の思底下のつみびとを 大聖おのおのもろともに

『聖典全書』二、三七七頁

者」としての還相回向の菩薩であると考えられる。 されたものではなく、 れたとする親鸞独自の解釈である102。それ故、 希夫人は凡夫であるとした従来とは異なる解釈を踏まえ、 これは、 善導が 『観経』 その点を踏まえれば法海、 の 「汝是凡夫心想羸劣」 還相の菩薩による「狂言」とする解釈は、 鳳嶺らの解釈は採用し難く、 (『聖典全書』一、八一頁)の文を拠り所とし、 還相の菩薩が凡夫の相をもって娑婆世界に現 あくまでも聖道門の 聖道門に 限定

### 小結

て、 は、 本章では、 そのような仏果向下的な聖道門観が道綽や法然にはない、 権化 方便 親鸞の聖道門観を還相の菩薩との関係から確認した。 の教法でありながら、 同時 にそれらは還相 の菩薩によ 親鸞独自の聖道門観であると考えられ すなわち、 って説か れ 親鸞にお た教法でもあった。 いて聖道門

る。

的評 あるという認識も、その内容に先哲によって認識 従来、 価が 大半を占め、 親鸞の聖道門観は仏果向上的視点からの研究が中心であり、それ故、方便や簡非といった否定 その存在意義を評 価する取り組みは少なかったと言える。 の異同が存在している。 また、 聖道門 が方便で

なる立場から再検討していく上での参考になると言える。 全体に存在意義を見い出すことが可能であると言える。 しかし、以上確認してきたように、 還相の菩薩との関係から聖道門を再評価することにより、 このことは、 親鸞の他教観を排他的視点とは異 聖道

門

### 註

65 所 土と神の国 武 田 一九九七年)十一 電精 『親鸞思想と現代社会 宗教対話:浄土教とキリスト教シンポジウム・ワークショップ』 頁参照。 比較を超えて - 宗教多元主義と宗教的真理・ 龍谷大学仏教文化研 阿弥陀仏とキリスト 浄

66 浅井成海 二 - 一五四参照。 「法然より親鸞における諸行廃捨の展開」(『真宗学』第七五号・七六号、一九八七年) <u>一</u> 五

67 『岩波 仏教辞書』 (第二版) (岩波書店、 二〇〇二年) 七二九頁参照。

- 68 梯實圓 つの方便は、 |教行信証の宗教構造:真宗教義学体系|| 『大乗義章』による分類である。 (法蔵館、二〇〇一年) 四一頁参照。 尚、 これ 5 兀
- 69 親鸞に 義について』(『印度學佛教學研究』第二一号-一、一九七二年)を参照。 おける善巧方便と権仮方便などの使用例については、 堀隆史『化身土巻に於ける権仮方便 の意
- 70 勧学寮編 『親鸞聖人の教え』(本願寺出版、二〇一七年)一〇九頁参照。

71

- 72 教学伝道研究センター 青柳英司 「権化の仁について」(『印度學佛教學研究』第七〇号-二、二〇二二年)六三五頁 - 六三六 編纂『浄土真宗聖典:註釈版』(本願寺出版、二○○四年) 五六九頁参照
- 頁参照。
- 73 山辺習学・赤沼智善『教行信証講義』 (信証の巻) (法蔵館、一九五一年) 八二四頁参照
- 74 貫 名 譲 「親鸞の念仏思想における「真実の機」と「方便の機」 (『印度學佛教學研究』 第五八号-一、
- 二〇〇九年) 匹 頁参照。
- 75 貫名譲「親鸞の念仏思想における「真実の機」と「方便の機」 (『印度學佛教學研究』 第五八号-一、
- 二〇〇九年) 四一頁参照。
- 76 勧学寮編『浄土三部経と七祖の教え』(本願寺出版、二〇〇八年)一七八頁参照。
- 77 山 [本仏骨『道綽教学の研究』(永田文昌堂、一九五九年)二七二頁参照
- 78 梯實圓 『法然教学の研究』(永田文昌堂、 一九八六年) 五七頁参照
- 79 先哲によって「聖浄二門判」と呼ぶか、「聖浄二門釈」と呼ぶかの若干の相違が見られるが、 教判で

はないとする梯實圓は「聖浄二門釈」と称している。

81 80 梯實圓 『教行信証の宗教構造: 真宗教義学体系』 (法蔵館、二〇〇一年) 一九頁参照。

西村慶哉によれば、 存覚は一代仏教を「横超」「竪超」「横出」「竪出」の名目を用いて権実漸頓を分

別する説 示は他師にはないとされ、 浅井成海は 「横出」(浄土門内における自力の教) の位置づけこ

そが親鸞独自とされてきたが、 聖道門内を漸頓に分別することは、 他の法然門下にも見ることが で

き、 浄土門内においても、 隆寛が 『極楽浄土宗義』において念仏に自力他力の別があることを述べて

おり、 る。 (西村慶哉 証空の『玄義分自筆抄』においても親鸞に近似した構造を確認することができる、 「二双四重判の定義について」(『印度學佛教學研究』第六三号-一、二〇一四年) として

照)

82 梯實圓 『顕浄土方便化身土文類講讚』 (永田文昌堂、二〇〇七年) 一 四〇頁参照

83 普賢大円『真宗概論』(百華苑、一九五七年) 二八八頁参照。

梯實圓 信楽峻麿 『教行信 『教行証文類講義』第六巻(法蔵館、 証の宗教構造:真宗教義学体系』 二〇〇二年) 二〇六頁参照。 (法蔵館、二〇〇一年)四 頁参照。

85

84

86 藤場俊基 『浄土教の 信仰に おけ る問』 (親鸞の教行信証を読み解く二、信巻) (明石書店、 九 九九九

年) 二四九頁参照。

87 梯實 圓 『教行信証の宗教構造 真宗教義学体系』 (法蔵館、 二〇〇一年)三九八頁 -三九九頁参照。

88 藤場俊基 『浄土教の信仰における問』 (親鸞の教行信証を読み解く二、信巻)(明石書店、 一九九九

- 年)二五三頁参照
- 89 真宗聖教全書編纂所『真宗聖教全書』二巻(大八木興文堂、 九八九年) 三一五頁参照
- 90 梯實圓 『教行信証 (信の巻) 聖典セミナー』(本願寺出版、二〇〇四年) 四一六頁参照
- 91 望月良晃『大乗涅槃経の研究』(春秋社、 一九八八年)二〇三頁参照。
- 92 望月良晃『大乗涅槃経の研究』(春秋社、 一九八八年)二二〇頁参照。

93

- 照。 浄土真宗本願寺派宗學院『本典研鑽集記』下巻(方丈堂出版、二〇一二年)一 四五頁一一 四六頁参
- 95 94 年)七一頁参照。 井上善幸 梯實圓 教行信証の宗教構造 「親鸞の証果論の解釈をめぐって」(『龍谷大学仏教文化研究所紀要』第五○号、二○一一 真宗教義学体系』(法蔵館、二〇〇一年)三八一頁参照
- 96 勧学寮編 『親鸞聖人の教え』(本願寺出版、二〇一七年)三二一頁参照
- 97 道元徹心「親鸞における普賢の徳の思想基盤について」(『印度學佛教學研究』 第三七号-一、
- 九八八年)四一頁参照。
- 98 林智康、 八四頁参照 井上善幸、 北岑大至編 『東アジア思想における死生観と超越』 (方丈堂出版、二〇一三年)
- 99 净土真宗本願寺派総合研究所編 『浄土真宗辞典』(本願寺出版社、二〇一三年) 五五〇頁参照。
- 100 『岩波 仏教辞書』 (第二版) (岩波書店、 二〇〇二年) 七二九頁参照。

101 る。(南宏信「『無量寿経』末疏における八相示現の解釈 - 義寂撰『無量寿経述記』を中心に - 」(『印 南宏信によれば、 義寂、 憬興、 八相成道や八相示現の具体相における分類は十相や九相に分類する諸師 了慧)も存在し、八相の解釈には諸氏による相違がみられることが指摘されてい (浄影寺

102 梯實圓『教行信証の宗教構造 真宗教義学体系』(法蔵館、二○○一年)三八一頁参照。

度學佛教學研究』第六一号-二、二〇一三年)一七五頁参照)

# 第三章 親鸞における経典観

### 小序

皆以て仏法と名く」103とし、 輪 る五種の説 教行信 (以下、 人(仏、 証 『摧邪輪』 執筆 菩薩、 の背景の一 と称す) 弟子、 たとえ仏以外による教説であっても、 が存在するとされるが、 つに、 神仙、 法然の 変化人)を挙げ、 東修念仏批判をした明 そのなかにおい 「此の五人の 法印に順ぜばすべて仏法であると明 恵 の 所説、 て、 於 明恵は仏法を説いたとされ 如来所説の法印に順ぜば、 向専修宗選択集 邪

の諸師においても幅広く引用されている。 じまり、 このような、 その後は、 経典を説いた説人を五種に分類する概念は「五説」と呼ばれ、 净影寺慧遠、 道綽、 善導などの他、 法然、 明恵、 幸西大徳104とい 古くは つ 『大智度論』 た親鸞と同 に

は

に ている。ここに、 ○頁)と述べ、仏の自説である「三部経」(『聖典全書』二、二一○頁) おいて、同じく五種 その上で、 先の 明恵とは明らかに一線を画している親鸞独自の経典観があるといえる。 『摧邪輪』における文言を意識してか、 の説人を挙げ、 仏以外による説をすべて「信用にたらず」(『聖典全書』二、二一 親鸞は 『教行信 のみが依るべきものであるとし 証 聖道釈および 『末灯

不説であるとしてい また、『教行信記 親鸞による聖道門・外教批判の根拠に経典の説人が関係していると考えられる。さらに、 証』一乗海釈や『愚禿鈔』 る。 このように、 教説 の価 においては、 値基準に説人が深く関わっていることは、 念仏を仏による自説とする一方、 言葉を換えれ 諸善はは 仏以外の 他

ば、

説 よる教説が示された「化巻」(末) 人による教 説 すなわち他説を親鸞がどのように捉えたの の内容を理解することにもつながってくる。 かという課題は、 天仙や鬼神などの 説 人に

と思われる。 といえ、 総じて、 本論 経典 で課題とする、 の 説 人の課題 は、 現代の浄土真宗における他宗教観を考察する上での基礎的研究となり得る 親鸞における聖道門観および、 外教観を検討する上で重要な点であ

にたらず」(『聖典全書』二、二一〇頁) 鈔』から考えてい 善導と明恵を中心に検討する。 は、 をどのように再解釈したのかという問題の一端を明らかにしながら、 まず 上の問題意識を踏まえ、 『大智度論』 く。さらに、 を原典とする「五説」 本章では、 なぜ親鸞は仏説 その上で、 と否定したのかという問題と、 親鸞に 親鸞における「五説」の理解を「化巻」 が歴史的 のみを依るべき教説とし、 おける経典観を説人という視点から考察する。 にどのように受容されたの 親鸞における経典観を検討し 他 他の説・ の説人による教説の存在意義 かという歴史的 人による教説 聖道釈および 具体 を 経 『末灯 ってい 信 的

### 第 節 「五説」 の 歴史的受容

大智度論』 経 典 0 説 人を五 種 K 分類する 五 説 が、 『大智度論』 に はじまることは既 に述べ た通りであるが、

では次のように記されている。

たまはく、

世間の真実微妙好語は、

皆我が法中より出でたり。

説 を聞かずして説きたまふ。 如是我聞といふ。答えて曰はく、汝が言ふ所のごとし。 て、 かく 匹 他の教に随はず、他の法を受けず、他の道を用ひず、他より聞かずして説法す。 に の 如く我聞、 は諸天説、 五には化人説なり。 時 仏法に五 を今まさに総説すべし。 種の また次の提桓因得道経に釈するが如し。 人説あり。 問 には仏自口 ひて曰く、 仏は一 切智人、 説 もし諸仏は一切智人、 二には仏弟子説、 自然無師にして、 仏 憍尸 何をも 三には仙・ 自然無師 迦に告げ 他より法 つ

(傍線引用者、大正二十五・六十六頁)

違 妙好語はすべて仏法から出たものとしている。すなわち、『大智度論』においては、 このように五 があれども、 説 の原 そのすべての教説が仏法とされたことが確認できる。 典である『大智度論』では、 仏法を説く人に五種あるとし、 切世間真実善語や微 経典における説人に

|  | 仏説聖弟子説 | <b>『安楽集』</b> 仏自説   聖弟子説   諸天説   神仙説 | <b>『浄影疏』</b> 仏自説   聖弟子説   神仙説   諸天鬼神所説 | 『大智度論』         仏身口説         仏弟子説         仙人説         諸天説         少 | 神所説 |  | 聖       聖       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4       4 | 仏     仏     仏     仏       説     自     説       財     説 | 『安楽集』 |
|--|--------|-------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----|--|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------|
|--|--------|-------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-----|--|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------|

61 る。 この 主要な用例を挙げてみると、 『大智度論』にはじまる「五説」は、 右の図 の通りである。 その後名称に若干の変遷を遂げながら、 幅広く引用されて

に 次に、 お いて、『観経』を仏の自説であるとし、次のように述べている。 明恵と親鸞に深く関連する善導の五説の用例を確認しておこう。 善導は、『観経疏』 「玄義分」

説 四 に 説 三に 人の差別を弁ずとは、 は天仙 の説、 四には鬼神の説 おほよそ諸経 五. |の起説| には変化の説なり。 五種 を過ぎず。 いまこの に は 『観経』 仏 0 説 はこれ仏の自説な <u>ー</u>に は聖 一弟子の

り。 間 て € V はく、 仏 いづ ń の 処 に かましまして説 き、 何 人の ために か説きたま へる。 て ć V は

く、仏王宮にましまして、韋提等のために説きたまへり。

(傍線引用者、『聖典全書』一、六六一頁)

さらに 「散善義」 にお ć V ては、 仏の 所説を了教とし、 菩薩等の説を不了教であるとしてい

ざるはすなはち無記・ に 行 たとひ諸仏の教意を測量すれども、 る人なるがゆゑなり、 じて行ずるものは、 と名づく。これを真の仏弟子と名づく。 めたまふ処をばすなはち去る。これを仏教に随順 また深信とは、 かならずすべからく仏証を請じて定となすべし。もし仏意に称へばすなはち印可して、「如是如是」 ありて、正習の二障ありていまだ除こらざるによりて、 し、仏の捨てしめたまふをばすなはち捨て、 のたまふ。 b し仏意 仰ぎ かならず衆生を誤たず。 願 無利 に可 実語したまふがゆゑなり。 はく は、 はざれば、 無益の語に同ず。 切 いまだ決了することあたはず。平章することありといへども の行者等、 すなはち「なんぢらが所説この義不如是」とのたまふ。 また一切の行者ただよくこの なにをもつてのゆゑに。 仏の行ぜしめたまふをばすなはち行じ、 仏の印可したまふは、 一心にただ仏語を信じて身命を顧 仏を除きて以還は、 し、仏意に随順すと名づけ、これを仏願に随! 果願いまだ円かならず。これらの凡聖は すなはち仏の正教に随順す。 智行いまだ満たず。 仏はこれ大悲を満足したま 『経』 (観経) みず、 によりて深く信 仏の去らし 決定して依 その学地 印せ 順す

は し仏 P 切 れ のあらゆ P 了教な は少、 有縁の往生人等を勧む。 つて疑礙をなし、 ^る言説 り。 すべて菩薩・人・天等に問ひて、 菩薩等 なれ ば、 の説はことごとく不了教と名づく、 惑を抱きてみづから迷ひ、 すなはちこれ正教 ただ深く仏語を信じて専注奉行すべ その是非を定めざれ。 É 義 往生の大益を廃失すべ 正 行 知るべ 正 解 し。 し。 もし 正業 菩薩等 ح 仏 の 正 からず。 Ŕ 0 所説 ゑに 智 0 不相 な  $\hat{\mathfrak{h}}_{\circ}$ i s な ま 応 れ 0 0 教 時 L は 仰 な

- 説のすべてが仏法であるとされたのに対し、善導は仏説以外の(傍線引用者、『聖典全書』一、七六三頁~七六四頁)

と否定したと考えられる。 機相応の教説であるとしている。 の満足大悲といふことは今の場合は特に末代濁世の時機を知ろしめすことであらねばならぬ」106と述べ れ すべての教説を不了教、不相応と否定的に捉えている。その理由について、金子大栄は前段に ている。 大悲を満足したまへる人なるがゆゑなり」(『聖典全書』一、七六三頁)とあることを踏まえ、「併しそ このように、 すなわち、 『大智度論』 仏説とは単なる釈迦の教説という意味を超えて、 においては五説のすべてが仏法であるとされたのに対し、 それ故、 仏説以外は時機に即していない故に、 末法の時代における凡夫という時 善導は不了教、不相応 「仏はこ

説法するよう如来によって発遣されたとしているが、これは五説における聖弟子説であると考えられ その 尚 具体例を見ることができる。 善導によって不了教、 不相応とされた「菩薩等の説」(『聖典全書』一、七六四頁) 例えば、「序分義」では、 聖弟子としての富楼那が頻婆娑羅王に対し につ ζj 7 は

る。

ちまちに囚労に遇ひて、 法を説きて、 世 つともよく説法 尊 亦 遣富楼那為王説 L つて憂悩を除か よく方便ありて人の 法 おそらくは憂悴を生ずることを。 とい ふは、 L め たまふことを明かす。 これ世尊慈悲の意重くして、 心を開発 発す。 ح 0 しかるに富楼那は聖弟子の 因 縁 の っために、 王の身を愍念したま 如来発遣して王の な か Š に に、 お ため 13 た 7

(傍線引用者、『聖典全書』一、六九五頁)

るために変化したものであるとしてい また 『法事 讃. では、 弥陀仏国 にはは るが、 種 々奇妙なる雑 これはまさに五説における変化説の具体例である。 色の 鳥 が あり、 それらは阿弥陀仏が法音を宣

れ。 伽 すらなし、 分 また次に舎利弗、 く仏を念じ法を念じ僧を念ず。 ・八聖道分、 共命 所以は の鳥なり。 ζ, ( ) かにい か ん。 かく か ح はんや実あらんや。 か の のごとき等の法を演暢す。 玉 の仏国土には三悪趣なければ のもろもろの衆鳥、 には つね 舎利弗、 に 種々奇妙なる雑色の鳥あり。 このもろもろの衆鳥は、 なんぢこの鳥は実にこれ罪報の所生なりと謂ふことなか 昼夜六時 その土の衆生この音を聞きをはりて、 らなり。 に 和雅の音を出す。 舎利弗、 みなこれ阿弥陀: 白 その 鵠 仏国 その音五根 孔 雀 土に 鸚 鵡 はなほ三 仏 五力 舎利 みなことごと 法音を宣流 一悪道の ・七菩提 迦 陵 頻

に とし。 の宝行樹および宝羅網を動かすに、 はかくのごとき功徳荘厳を成就せり」と。 め ん この音を聞 と欲して、 変化、 くも の、 してなしたまふところなり。 みな自然に仏を念じ法を念じ僧を念ずる心を生ず。 微妙の音を出す。 舎利弗、 たとへば百千種の楽を同時にともになすがご か の 仏国土には微 舎利弗、 風 吹きて、 その仏国 もろもろ

(傍線引用者、『聖典全書』一、八三六頁)

のような善導の五説に対する見解について、 明恵は 『摧邪輪』 におい て独自の見解を示してい

ず。 は少、 す。 行 問うて日く、 意にかなわざれば、 要ず須く仏証を請いて定と為すべし。 行未だ満たず、其の学地にありて、 『観経疏』散善義 若し仏の所有の言説は、 学見を以て群賊と為すと謂うべし。 此等の凡聖は、 衆て菩薩・人天等を問わず、 若し善導の釈を許さずば、 「記」)・無利・無益の語に同じ、 即ち汝等が所説、 縦使諸仏の教意を測量すれども、 即ち是れ正教・正義 正習 其の是非を定めんや。 若し仏意に称えば、即ち印可して如是如是と言わく。 是の義不如是と言う。 論を為すに足らず。若し之を許さば、 何者か引く所の『疏』の文に云く、仏を除きて已還は、 の二障ありて未だ除こらざるに由りて、 仏の印可したまうをば、 ・正行・正解・ 未だ決了すること能わず、 若し仏の所説は即ち是れ了教なり、 印せざるは即ち無義 正業・正智なり。 即ち仏の正教に随 平章ありと雖も、 果願未だ円かなら 切 (「義」の字、 若しは多、 Ó 聖道 門の 若し仏 若し 解 智

ず、 惑 よ 等 勧 依る者は、 せざる別解 了教と名くと云えり。 せ の説 いを抱きて自ら迷いて往生の大益を廃失すべからざれと。 寧ろ今世の錯を傷みて仏語を信ぜよ、 第一巻に別時意を会通する段に云く、 唯、 は尽く不了教と名くるなり。 即ち是れ自ら失い他を・まつなりと。文。是れ又『疏』の下の文に出す所の不相応の教な 深く仏語を信じて、専注奉行すべし。 別行の教なり。 又菩薩等の不相応の教を信用すべからずと云う、 既に菩薩の名を立つ、何ぞ必ず邪雑の人に限らんや。 応に 知るべ 菩薩の論を執りて以て指南と為すべからず。若し此の執 仰ぎ願わくば一切の往生を願う知識等、 し。 菩薩等の不相応の教を信用して以て疑礙を為し、 是の 故に今の 以 上 時 此の中に既に菩薩等の説は尽く不 仰 此れ即ち浄土 ( V で 切 ?有縁の! 善く自ら思量せ し 一門の解行と相応 か 往 の み 生人等を んなら

、傍線および網掛け引用者、 『日本思想大系十五 鎌倉旧仏教』、三八二頁)

り。

張しているといえる。その為、 相違するからであるとする。言葉を変えれば、善導によって不了教、不相応とされた「菩薩等の (『聖典全書』一、七六四頁) 明 恵によれば、 善導によって仏説以外の教説が不了教・不相応とされたことは、 は聖道門の教説であり、 冒頭で示したとおり、 五説の教説のすべてが仏法であるとしている。 その教説の有効性は聖道門としては存在すると主 単に浄土門の 説 解 行 لح

如来の説教を通論するに、 惣じて二種あり。 には化教、謂く一切の為に、 諸の因果・ 理事等の法を

説く、 は、 ことなし。 法相 人の の人の説に通ず、 法を立て非理を制す、 所説、 唯、 の名数を建立し、 大小顕密の諸経論是れなり。 是れ如来一人の自説なり。 如来所 説 には 0 諸法の自共の相を簡択す、 罪名を結示し、 法印に順ぜば、 仏 二には菩薩、 二には制教、 制戒の軽重を余は能うことなきを以ての故に、 持犯を弁定す、即ち大小乗の諸戒律是れなり。 皆以て仏法と名く。 三には弟子、 謂く自内の衆に対して、 廃立の不同ありと雖も皆以て仏説と名く。 四に 是の故に阿毘達磨の諸大論師、 は神仙、 五. 過を挙げ非を顕わす、 には変化人 なり。 更に他説 化教は 各各に 此 制教 ある Ŧ. 0 正 Ŧ. 種

『日本思想大系十五 鎌倉旧仏教』、三八二頁)

く」107とする文言に、 の 明 『梵網経菩薩戒本疏』 意は南山律宗の化制二教判に基づき説人差別を分類しているが、 明恵の五説観が端的に示されていると思われる。 であるとされる。その上で、先に示した、「廃立の不同ありと雖も皆以て仏説と名 井上見淳によれば、 この原型は 法蔵

確認できる。 貫して受け継 以上、五説 が の歴史的受容を見てきたが、 れ ている一方で、 仏説以外の説に対する評価が、 五説すべてが仏法であることは原典である『大智度論 諸師によって大きく分岐していることが から一

# 第二節 親鸞における五説の受容

11 「玄義分」 親鸞における「五説」 を引用し、 聖道門と五説の関係について次のように言及している。 の受容を確認していきたい。 既に述べた通り、 親鸞は 化巻」 聖道 釈に お

とし。 看て、 是をも 説 信 これをもつてのゆゑに、 義は語にあらざるなり。 今日より法に依りて人に依らざるべし、 智度論巻九初品)に四依を釈していはく、「涅槃に入りなんとせし時、もろもろの比丘に語りたまは 五. 失し機に乖 ふべからず。 了義経に依りて不了義に依らざるべし。 なり」と。 種 に 知 に過ぎず。 しかうして月を視ざるやと。これまたかくのごとし。語は義の指とす、 6 人語りていはん、 つて経家によりて師釈を披きたるに、 ぬ けるなり。 しか 依義とは、 聖道 れ つには仏説 の諸教は、 ば 浄土真宗は、 義のなかに好悪・罪福・虚実を諍ふことなし、ゆゑに語はすでに義を得たり、 四 語に依るべからず。 人指をもつて月を指ふ、 われ指をもつて月を指ふ、なんぢをしてこれを知らしむ、 [種の] 在世・ 所説は信用に足らず。 二つには聖弟子説、 在世・正法、 正法のためにして、 義に依りて語に依らざるべし、智に依りて識に依らざるべし、 法に依るとは、 智に依るとは、 (玄義分) 像末・法滅、 もつてわれを示教す、 三つには天仙説 この三経はすなはち大聖の自説 「説人の差別を弁ぜば、 法に十二部あり、 全く像末 智よく善悪を籌量し分別す。 濁悪の群萌、 法滅の 兀 指を看視して月を視ざるがご つには鬼神説 この法に随ふべし、 斉しく悲引したまふをや。 時機にあらず。 語は義にあらざるなり。 おほよそ諸語 なんぢなんぞ指を な ŋ̈́, <u>Ŧ</u>. 『大論』 すで 識はつねに つに 経 の 人に随 は に 起説、 大

り。 楽を求 を重罪としたまへ む、 切諸経書のなかに仏法第一なり。 正要に入らず。 り、 見仏の善根を種ゑざる人なり」と。 この ゆゑに不応依識とい 切衆のなかに比丘僧第一 ^ り。 以上 依了義経 とは、 なりと。 無仏世の衆生を、 切智人い 、ます、 仏第一 仏これ な

、傍線引用者、

『聖典全書』二、二一〇頁~二一一頁)

また同 様 の内容は、 次の 『末燈鈔』 第八通にも見ることができる。

子 また五説とい しとなり。 をもちゐてか う の 説、 三に ふは、 み は 天 の 仙 兀 [種をた] の説、 よろづの経を説 の 兀 むべ に は鬼神 からず候ふ。 かれ候ふに、 :の説、 五に この三部經は釈迦如来の 五種にはすぎず候 は変化の説と ₹ 1 り。 なり。 この 自説にてましますとしるべ には仏説、 ₹1 ついの なか 一には に、

(『聖典全書』二、七八九頁)

楽は五説引用の意図を「仏説か否かということであって、 ることを踏まえ、「単に釈尊の所説だから仏説であると受け止めようとするならば、その質を問い返して 化巻」 さらに 聖道釈に 『大智度論』 おける五説引用 に おける の意図に 「人に随ふべからず」 ついて、 先行研究として一楽真の研究が挙げられ (『聖典全書』二、二一〇頁~二一一頁) 経典の形式から見た五説の分類ではない」108 るが、 とあ

ている。

くる」109と指摘している。

対して純 方、 梅原真隆は 正と混雑を分別されたことは注意すべきである」110と述べるほか、 「要するに、 純正な仏説により、 密教などの複雑な統合体である当時 金子大栄は次のように述べ の聖道

ぞれの機根に応じて領解せられたも  $\mathcal{P}$ の如きもそれぞれ何等か に依りて例するに諸経に現はるる帝釈等の天仙説十羅刹・十二神等の鬼神説天鼓の音声等の変化説 また仏意を承けて説くものであるから、 のではないであろう111 華 厳 『般若』 等は多く聖弟子が説人として現れている。 の真理を顕はすものに相違がない。されど夫等に共通することは皆なそれ ののみ相応するものであって、普く末代濁世の時機に相応する その説は仏智を開顕せ 併しそれらの聖弟子達も深く仏意を念じ ぬものとは言はれぬであらう。 これ

説を ように、 説であることを主張するために五説を引用する必然性が果たしてあるだろうか。例えば、 えれ 確 かに、 ば 「信用に足らず」(『聖典全書』二、二一〇頁)としているが、 親鸞は 経典 楽が指導 の形式から見た五説の分類ではないと言えるかもしれない。 「化巻」 摘 の通り、「人に随ふべからず」(『聖典全書』二、二一〇頁~二一一頁) 聖道釈にお いて『浄土三部経』 が仏説であることを強調 前段において しかし、単に し、 「聖道の諸教は その 三部: 冒頭 他 0 の語を踏ま 几 経 で触れた 種 が仏 在 の 所

以外 は、 世 海 L の説 聖道 在世 正 に お 法 門 ζ ) 人によるものであることを同時に示していると考えられる。 0 正 て、 を ために 時 法 念仏と諸善を比べ、「自説他説対」(『聖典全書』二、五七頁)とし 機不相応 像 末・ て、 法滅、 の教であるとしてい 全く像末 濁悪の群 法滅 萌、 の時間 機に る。 斉しく悲引したまふをや」(『聖典全書』二、二一〇頁) この前段の箇所との関係を踏まえれば、 あらず。 すでに時を失し機に その証左に、 乖 けるなり。 てい 親鸞は 聖道 行行 浄土真宗 門が 巻 仏 لح 乗

不続対、 別対、 対 対 少 然に教に 対 証不 法滅利不利対、 勝劣対、 不退退対、 -証対、 無上有上対、 ついて念仏諸善比校対論するに、 然に本願 親疎対、 讃不讃対、 直弁! 自力他力対、 因明: 上上下下対、 乗海を案ずるに、 近遠対、 付嘱不嘱対、 対、名号定散対、 深浅対、 有願無願対、 思不思議対、 了不了教対、 円融満足極速無礙絶対不二の教なり。 強弱対、 難易対、 理尽非理尽対、 摂不摂対、 因行果徳対、 重軽 頓漸 機堪不堪対、選不選対、 対 対 入定聚不入対、 広狭対、 勧無勧 横竪対、 自説他説対、 対、 純雑対、 超涉 無間 人対、 報化対あり。 回不回 間 真仮対、 径迂対、 順逆 対 対、 ]向対、 断不断对 仏滅 捷 ح 大 護不 の 遅 小 対 義 対 不 護 滅 相続 かく 通 多

(傍線引用者、『聖典全書』二、五七頁)

書』二、二八七頁)とある。 また 『愚禿鈔』 では、 乗海 釈 ع 同 様 に 要弘対で四十二対あり、 その 中 ic は 「自説不説 聖典 全

—四—

本願一乗海は、 頓極 頓 速 円融 • 円満の教なりと、 知るべし。 浄土の要門は、 定散二善・方便仮

門・三福九品の教なりと、知るべし。

難易対

横竪対

順逆対

純雑対

超涉対

勝劣対

大小対

径迂対

重軽対

広狭対

無上有上対

近遠対

大利小利対

不回

|回向対

選不選対

有願無願対

捷遅対

通別対

多少対

親疎対

邪正対

真仮対

頓漸対

有誓無誓対

讃不讃対

自説不説対

一四二

る。

証不証対

護不護対

因明直弁対

無間

有間

対

相続不続対

理尽非理尽対

退不退対

因行果徳対

断不断

対

自力他力対

法滅不滅対

入定聚不入対

摂取不摂対

思不思議対

以上四十二対 教法に就ひて、知るべ報化二土対

し。

(傍線引用者、『聖典全書』二、二八七頁~二八八頁)

認しておきたい。 究では大きな議論の焦点となっている。 この 「行巻」一 乗海釈における 「自説他説」(『聖典全書』二、五七頁) そのため、 多少本論からに逸れるが、 の語の解釈について、 重要な点であるため、 先行研 確

先行研究では、 「自説他説」 (『聖典全書』二、五七頁) の語については、 次のように三つの解釈が存在す

① 仏の随自意・随他意の意とする説

(2) 「五説」の意(仏の自説とその他の説)とする説

(3) 弥陀の自説とする説がある。

は、 (3)の説を採用している。 を確認しておこう。 例えば、 (2)の説を採用してい 星野元豊、内藤知康、 その他、 る。 また、玄智、 法海、 信楽峻麿らは①の説を採用しているが、 義山、 僧叡、 凰嶺らは具体的な見解は示していない。 円月、 深励、 芳英、 岡亮二、山辺・赤沼、 『本典研鑽集記』、 以下、 興隆、 梯實圓、 諸師の解釈 [らは、

星野元豊(一九○九~二○○一)

自説他説対=念仏はわが名を称える者は助けるという仏自身が自分の思う通りに説かれた教えであ

り、諸善は他のものを導くために説かれた方便である。

(『講解 教行信証 教行の巻』三九○頁)

内藤知康(一九四五~二〇二二)

自説: 説対………念仏は仏が自ら説かれた往生の法であり、 諸善は衆生に応じて説かれた法であ 鈔

る。

『顕浄土真実行文類講読』二九六頁)

信楽峻麿(一九二六~二〇一四)

三十一、自説他説対、 念仏は釈尊の随自意の自説の法であり、 諸善は他に応じて説かれた随他意の

法である。

本典研鑽集記

『教行証文類 第二巻 行巻』 四八九頁

も五種説の謂れを述べ了りて「爾者四種所説不」足; 信用 | 斯三経者則大聖自説也」とあり、又『二巻 『玄義分』(六丁)に五種の説人を明して、「今此観経是仏自説」と云ひ、『化巻』本(三十二丁)に 義には自説とは仏の自説、 には自説不説対とあれば他説とは不自説の義にして随他意とは解し難きを以てなり。 自説他説対とは、これに二義有り、 他説とは余の四説とす。 一義には自説とは随自意の説、 かく二義ある中後義を好しとす、 他説とは随他意の説、 何となれば

(『本典研鑽集記』上巻、三一一頁)

## 興隆 (一七五九~一八四二)

義。 自説 種 説 中世 他 相 説対。 承 聖教中無二其名目」。 尊自説上。 依下安楽集上「左云中諸経起説不」過二五種」。 玄義七右説 人門全同。 故不」取。 観経実義。 念仏為」宗故。 者仏自説。 摸象列二三義」。 乃至五者変化説。 今取二第三一。 此観経者。 初二 五.

『顕浄土眞實教行證文類微決』巻六、二六頁-二七頁)

# 松島善譲(一八〇六~一八八六)

自説、 通ズルニ似タリ。 後『〈還閉』ヅ定散門』『一開以後永ク不レル閉者△唯是念仏一 仏ノ自説ナルコトヲ顕スト解ス。 第三十一ニ自説他説 種 説 説 トハ ヲ簡 ノ 謂 仏 レヲ述へ終リテ云。 ビ出シタ 「ノ自説。 ル也。 然レトモ吉水ノ詮要ニモ自説不自説対ヲ立ツレバ。五種説 他說、 対ト 玄義分ニ五 1 ハ 此ニ二義有リ。 ハ余ノ四説ヲ云フ。 然者四種/所説不」足二信用一斯三経者則大聖/自説也ト。 此二義ノ中選択集下サハゴ云随他之前ニハ暫の雖」を開三定散門」を随自之 種説ヲ明シテ。 ハ 自説ト コ レ 今此一観経、仏 ハ 五種説中ニテ自他ノ二説ヲ分チ。 ハ随自意 門 ト。 ノ説。 由」之観レハ随自随他ノ説ト云フ義モ ノ自説ナリ等ト 他説ト ヲ明ス中ニ就テ自他 ハ 随 ノ玉フ。 他意ノ説。ニニハ コ 念仏ハタゞ 化巻ニモ五 レハ弘願

随他 仏 乗 ハ 勝レ 仏 意説 ノ自説ニシテ。 タリ。 1 ハ解シ難シ。 二巻鈔ニハ自説不自説対ニ造リ給フ。 余経 故ニ二義ノ中ニテ後義ヲ勝トス。 ハ余ノ四 種 ノ 説 ニモ通 ス。 此 然レ レ ハ余経済 ヨリ 観 所説 レハ他説 ノ法 ハ不自説 劣ナリ。 ノコトニシテ。 三経 所説

『顯浄土教行證文類敬信記』 卷八、 四三頁-四四頁)

玄智(一七三四~一七九四)

自説他説対者。 謂諸行非 |弥陀自説 念仏弥陀自説ゝ当ゝ念;我名;。 抄略

『顯浄土方便化身土文類光融錄』巻十二、三頁)

石泉僧叡(一八○六~一八八六)

テ無ヒ。 出 ヨリ取タ者ナリ。 自説他説対トハ。 各得二往生一。 ル。 因明直弁。 其レテ此一 何故唯勧二念仏一門」ト云問ヲ挙テ。答ニ上ニ出ス黒谷六対ヲ作ル文カ。答釈ノ中ニ 択集ニ般舟経ノ当念我名ヲ引ク。 今此一対ハ黒谷ハ彼答釈ニ就テ三対ヲ作り。 自説他説。 対カ出来ル。 摂不摂ノ三ノ相対ハ此答釈ヨリ取タ者ナリ。 (中略)私ニ案スルニ。要集念仏証拠門ニ。 念仏往生ハ阿弥陀如来ノ直説ナリ。 今此集主ハ其問起ヨリ取タ者ナリ。 今此一 問 一切善業各有 対ハ黒谷ハ彼答釈 其 余 ハ自説 三利益

自説他説対。 上ニ要集釈詮要ヲ引カ如シ。

『教行信證随聞記』巻十一、十二頁)

同、

一五頁)

東陽円月(一八一八~一九〇二)

三十一に自説他説対とは『略讃』に二あり、 一に随自他に約して解し、二に五種の説に就き解して

四に自説不自説対は、念仏は是れ本仏の自ら召喚する所の法なるが故に自説と云ふ、諸行は爾らず 云々す、今謂く、『要集』下本(二十三)に云く「何況仏自既言」当」念」我乎」と、『詮要』に云く、

(『本典仰信録』巻二、一一二頁)

深励 (一七四九~一八一七)

と。

薩ニ対シテ自ラ当念我名ト云ヘリサ 第三十一自説他説対。 コレハ念仏ハ阿弥陀如来自ラ我名ヲ称ヘルモノヲタスケント云フ。 レ バ弥陀自説 ノ行ナリ。 諸行 ハ自説ニアラズ。釈迦如来ノ定散 跋陀和菩

ノ機へ対シテ方便シテ説キタマヘル所ナリ。

方便として説かれている」

念仏はそのもの

自

岡亮二 (一九三三~二〇〇七)

## 芳英 (一七六三~一八二八)

『広文類会読記』巻七、三三二頁)

者乎。学者思」之。 ♪加二他説 | 。故浄土三部。 玄義説人差別」。引二五説1日。今此観経是仏自説。 ▷説行 | 。念仏即弥陀仏自所 ▷説行。 三十一自説他説対。 此対解有二二義」。 釈尊自説。 即文云。 是其本懷故。 一依二和語燈五一二十左日。 仏既自言:1当念我名1。是也。文約11弥陀自説 不」須」加」他也。今約二念仏諸善」。 文約二世尊自説 | 者。且如二華厳・ 自説不自説対者。 諸行非二 法華・等」。多有 亦有二此義 也。 |弥陀仏自所 二依三

(『教行信證集成記』巻十八、十四頁)

をを行ぜしめるために説かれたが, 諸善は念仏 他) を行ぜしめるための,

(『教行信証 口述50講 教行の巻』四八○頁)

山辺習学 (一八八二~一九四四) ·赤沼智善 (一八八四~一九三七)

自説他説対-念仏は弥陀如来自ら我名を称える者を助くると御説きになった教えであるが、 諸善は釈

迦如来が念仏に入るまでの方便として説かれた教えであるから、 弥陀如来の自説ではない。

(『教行信証講義 教行の巻』四四六頁)

梯實圓(一九二七~二〇一四)

自説他説対、念仏は阿弥陀仏自身が説かれた行法であり、諸善はそうではない。

法海 (一七六八~一八三四)

自説他説対者。

選択集ノ意。

(『聖典セミナー 教行信証 [教行の巻]』三四四頁)

『本典指授鈔』巻四、三十四頁)

足利義山 (一八二四~一九一〇)

はざるや)、二に云く、 に応ぜず、何ぞ仏説と言はざるや)、三に云く、 自説他説とは旧に三解あり、 『玄義』の五種説に依ると(評して曰く、 一に云く、 付属章の随自随他に依ると 『般舟経』 の弥陀自説に依ると〔傍註、 『御鈔』 (評して曰く、 の 「自説不説」と云ふ 何ぞ随自他と言 『要集

釈』に此義を出し給へり〕

(『教行信証摘解』巻二、一〇二頁)

自説他説対モ選択集ナリ。

凰嶺

(一七四八~一八一六)

『広文類聞書』巻三、一一二頁)

とは、 る。 や「横竪対」(同、二八七頁)とあることから、一見すると聖道門と浄土門が対の構造であるようにも見え も聖道門を含むのであり、 次に、「行巻」一乗海釈の構造を確認しておきたい。一乗海釈の四十七対は、 基本的に先行研究で一致している。 か 内藤知康が「八万四千の法門が要門におさめられている。 聖道門といっても要門におさまるのであるから、 しかし四十七対の中には、「難易対」(『聖典全書』二、二八七頁) その意からすれば、 横竪対も要弘相対と見ること その内容が要弘対であるこ 要門といって

が できる」112と述べるように、 八万四千の 方便 (諸善) がすべて要門に 収斂されており、 弘願門の念仏と

比較されていると考えられる。

このような三権一実の立場から権教をすべて要門に収める構造は、 次の 念多念証文』 にも見ること

ができる。

たり。 り。 ふすは、 に 13 お おしへすりめ ふ。この要門・ ほよそ八万四千の法門は、 定善は十三観なり、 この要門・仮門といふは、 本願なり。 61 仮門より、 れたまふかゆへに、よろづの自力の善業おば方便の門とまふすなり。 散善は三福九品の諸善なり。 もろもろの衆生をすいめこしらえて、 みなこれ浄土の方便の善なり。 すなわち 『無量寿仏観経』 これみな浄土方便の要門なり、 一部にときたまへる定善・散善、 これを要門といふ、 本願一 乗円融無礙真実功徳大宝 これを仮門となづけ これを仮門とも € √ ま 乗とま これ 海 な

(『聖典全書』二、六七三頁)

が、 れ 対 の表現は聖道門と浄土門の対である可能性もあると言える。 ていると考えられる。 従来から解釈が分かれる原因であると考えられる。 の四十七対 の内容は、 よって、「自説他説」(『聖典全書』二、五七頁) 弘願門と要門であっても、 相対の表現の一部は聖道門と浄土門が対で表現さ この相対の内容とその表現が異なること の内容は要弘対であっても、 相

門 ||八万四千の 仮門 (万行諸善) 要門※聖道門を含む

余=本願一乗海(念仏)・・・・・・・・弘願門

九 現は、 点に異論はない上、 えられる。本論では、一 引用元は確認できない。 その上で、「自説他 『聖典全書』 六九頁)との文言があり、『愚禿鈔』における「自説不説」(『聖典全書』二、二八七頁) その大半の直接的引用元が法然に確認できる一方、 二、二八七頁) 説 「一乗海釈」 乗海釈の「自説他説」(『聖典全書』二、五七頁) しかし、『漢語灯録』所収の (『聖典全書』二、五七頁) の語の内容は同じであると仮定したい。 の四十七対と四十二対を比べると、 の語 『往生要集詮要』には、「自説不自説」(『浄土宗全書』 の 「自説他説」(『聖典全書』二、 引用 元も確認 表現に若干の差異が認められるから 認 なぜなら、 した の語と『愚禿鈔』 先行研究に 乗海 五七頁) 釈 の の の引用 四十 「自説不説」 おい の 七 てその 元と考 直 対 の 接 的 表

「一乗海釈」

である。

愚禿鈔』

「報化対」・・・・・・・・・「報化二土対」「回不回向対」・・・・・・・「不廻廻向対」

❷弁因明対」・・・・・・・「因明直弁対」

同様の事例と考えた場合、『愚禿鈔』の文言の意味を調べることによって、 よって、「自説他説」(『聖典全書』二、五七頁)と「自説不説」(『聖典全書』二、二八七頁)の 一乗海釈における「自説 相違も 説

(『聖典全書』二、五七頁)の語の意味を考えていきたい。 さて、『愚禿鈔』 の「自説不説」(『聖典全書』二、二八七頁) の引用元と考えられる 『往生要集詮要』

究における③に該当する。 には、「自説不自説」(『浄土宗全書』九、六九頁)とあり、 意味は阿弥陀仏の自説とある。 これは、 先行研

第二二問答ノ中有二三ノ相対一一ニハ因明直: 一二自説不自説対ト ハ 者諸行

フ行ト 舟三昧経ノ文ヲ一 即文ニ云ク仏既ニ自ラ言ニ下フト当念我名ト一是也此ハ指ニスト上ニ所ノレ引十文ノ中ノ般 也。 非 ニ弥陀仏自ラ所ノレ 弁対二ニハ自説不自説對三ニハ摂取不摂取 説下フ行ニー念仏即弥陀仏自ラ所 対 也 ( 説 中 略

、傍線引用者、 『浄土宗全書』九、六九頁)

他 が何を意味するかという問題が惹起する。 かし、 仮に 乗解釈における「自説他説」(『聖典全書』二、五七頁)の 例えば、 深励113と山辺・赤沼114は 「自」を阿弥陀仏とした場合、 他 を釈迦如来であると

している。

深励と山辺・赤沼の解釈

自説 (『聖典全書』 五七頁) の自 阿弥陀 仏

説 (『聖典全書』二、 五七頁) の他 釈迦 如 来 (諸善)

の釈迦を「他」とすることは些か困難であると思われる。 115とし、 つ親鸞は ている。 ح れ は、 還相の菩薩による方便であるとしている。 「化巻」観経隠顕釈に 乗海 か し、 釈に 阿弥陀仏 おける相 の自説たる念仏 お 対の表現を要弘対で想定した上で、 いて聖道門を (第十八願) 「利他教化地方便権門道路」(『聖典全書』二、一九七頁) これらのことを踏まえれば、 は弥陀釈迦二尊一教による教説とされ 定散 (諸善) を説 阿弥陀仏の応化身として € 1 た釈 迦 を なおか 他 ح

を諸仏によるものとし 見られるように、 そこで本論では、 親鸞は方便を説く存在として、 釈迦以外で「他」となりうる可能性として諸仏を検討したい。 ているからである。 弥陀、 釈迦、 諸仏の三つを挙げた上で、 なぜなら 自力諸行の教え 『末燈: 鈔 に

仏 ح の御おしえをそしることなし。 の 信心をうることは、 釈迦 弥陀 余の善根を行ずるひとをそしることなし。この念仏するひとをにく 十方諸 仏 0 御 方便より んまはりたるとしるべ し。 か れ ば、 諸

みそしるひとおも、 聖人はおほせごとありしか。 にくみそしることあるべからず。 あなかしこ、あなかしこ。 あわれみをなし、 かなしむこゝろをもつべしと

(『聖典全書』二、七八二頁)

ことができる。 仏説以外の説人であれば、 五. 説 その上で、 の中の聖弟子らによる他説と考えることはできないだろうか。 この自力諸行を説く諸仏を本地とした場合、それらの応化身を聖道門を説い 先に見た解釈(3)と(2)は指し示す位相の違いであり、 もし仮に諸仏の応化身が五説に 根本的には同じ見解と見る 、 た 還 相 の 菩 おける 薩

# 第三節 親鸞における他説の意義

親鸞によって他説の教説が信用に足らずとされたことは、 既に見てきた通りであるが、 その 他説 の存在

意義を親鸞がどのように解釈したのかについて、以下確認していきたい。

に おいて「邪正の道路」(『聖典全書』二、二五三頁)を弁えない「洛都の儒林」(『聖典全書』二、二五三頁) 向けているとされるが、『弁正論』では、 まず挙げられるのが、『弁正論』における孔子像である。「化巻」所引の当該箇所では、 孔子を仏弟子とし、 儒教を仏教の枠内で捉えている。 ζ ) わ ゆる後序に

る。

なり。 し公卿 なり、 得ざるなり。 は、 ことあたはず。 信じて邪ならざるが故に、 是如来の弟子として化をなすとい に また言はく 経教、 すなはち是清信なり。 その余の九十五種にお もし心一等なる、これ無記にして善悪に当らずと。仏に事へて心強くして老子に心少なく ありて、 『成実論』 弁 乃 至 公卿· É よくこの誓に入らんものは、 論 老子の邪風を捨てて法の真教に入流せよとなりと。 に説きて言はく、 八)、 百官、 清信の仏弟子といふ。その余等しくみな邪見なり、清信と称することを 清といふは、 侯王・宗室、よろしく偽を反し真に就き、 いてはみなこれ外道なりと。 『大経』 へども、 もし外道に事へて心重く、仏法は心軽し、 の 清は是表裏ともに浄く、 なかに説 既に邪なり。 おのおの菩提の心を発すべし。 かく、 道に九十六種あり、 ただ是世間の善なり、凡を隔てて聖となす 朕、 、傍線引用者、『聖典全書』 二、二五一頁) 外道を捨ててもつて如来に 垢穢惑累みな尽す、 以上抄出 邪を捨て正に入るべし。 老子・ ただ仏 すなはちこれ邪見 周 ... つ 信はこれ正を 公· 道これ正 孔 事 子等、 نچی B 道

ことである。 が切り取られ、 すなわち、 |引文箇所につい 孔子は如来の弟子として教化活動をしたが、今となっては外教になってしまったという 儒教として定着し邪となってしまった、というのがこの文の意図であろう」116としてい て藤原智は、「孔子は如来の弟子として教化をしたけれども、 その教えの表層だけ

『弁正論』 の当該箇所に関する先行研究として藤場俊基の「(仏弟子ではないにもかかわらず) 仏

浄

弟子と称して教化をなす」と読 弟子としていることが明らかである。 む解釈があるが117、 「化巻」 所引の 『空寂 所問経』 の箇所からも孔子を仏

初 二皇化を統べて、 を顔回とすと。 めに居り、 三聖、 『須弥四域経』 言を立てて、 に言はく、応声菩薩を伏羲とす、 『空寂所問経』 にいはく、 迦葉を老子とす、儒童を孔子とす、 吉祥菩薩を女媧とすと。 淳風 光

(『聖典全書』二、二四七頁)

道 多念証文』では、 おける外教と聖道門は明確にその内容を分けることができないことを示唆している。その証左に、『一念 可変的な存在であると言える。このことは、 る外教とは、 孔子による如来の弟子としての教化活動の背景に仏教があるとする藤原の説に基づけば、 (仏教)、 聖道門から浄土門といった明確な順序をもって教説が区分されて解釈されてきたが、 邪教としての固定的なものではなく、 外教までをも自力とし、 仏教の枠内に入れている。 従来例えば、三願転入の過程として、外道(外教)から内 時代によって仏教内部の教説とも外教とも成りうる 親鸞に 親鸞に お け

に おもむきて、 念多念のあらそひをなすひとおば、 余行を修し、 余仏を念ず、 異学 吉日良辰をえらび、 別解 のひととまふすなり。 占相祭祀をこのむものなり。 異学とい ふは 聖 道 外道

外道なり、これらはひとへに自力をたのむものなり。

(傍線引用者、『聖典全書』二、六七一頁)

こにあるのだろうか。それは、 親鸞は孔子を仏弟子としての儒童菩薩と見なしているが、 『弁正論』 引文に続く『法事讃』 から理解できる。 その孔子の教化活動 0 理 由 は 体ど

れ、 は、 光明寺の 求めて福あらんと謂へば、 手攣き撅る、 以上 和尚 の十悪・五逆多く疑謗し、 (法事讚巻下) の言はく「上方の諸仏恒沙のごとし。 神明に承事してこの報を得るもののためなり。 災障禍横にうたたいよいよ多し。連年に病の床枕に臥す。 邪を信じ、 鬼に事へ、神魔を餧かしめて、 ί √ 還りて舌相を舒べたまふこと かんぞ捨てて弥陀を念ぜざら みだりに想ひて恩を 聾ひ盲ひ脚折

(『聖典全書』二、二五一頁~二五二頁)

儒教という独立した外教となり、「既に邪」(『聖典全書』二、二五一頁)となってしまったとしているの 孔子をして教化せしめたのである。 邪を信じ、 すなわち、 鬼に事へ、神魔を餧かしめて」(『聖典全書』二、二五二頁)いた状況が、 「娑婆の十悪・五逆多く疑謗し」 しかし、 既に述べたように、本来は仏弟子であった孔子の教えが、 (『聖典全書』二、二五一頁~二五二頁) 仏弟子としての ていた状況

るとする話を、

光味仙人なる人物が述べる。

と考えられる。

るをもってのゆゑに、 たい。「化巻」末では、 ているが、冒頭の「魔王波洵星宿品」では、 (『聖典全書』二、二二三頁)といった天体の自然法則は、すべて佉盧虱吒によって定められたとしてい 次に、「化巻」末に引用されている『大乗大方等日蔵経』 星宿を布置す」(『聖典全書』二、二二一頁)と述べ、「大小星等、 『日蔵経』 と『大乗大方等月蔵経』 (以下、『月蔵経』 (以下、『日蔵経』 と称す)が連続して引用され と称す)について見ていき 刹那 の時 法

うか。 することにあるともいえるだろう。 述べるように、 が佉盧虱吒の定めた星々などの自然法則について述べた箇所を引用した親鸞の意図はどこにあるのだろ に混入せる天仙説であって、「信用に足らざるもの」であらねばならぬ」119としている。では、 持」の具現化であり、 この光味仙人の説いた内容について、金子大栄は「されば経中に現はる」占星術の如きは、 宗祖が自らの依拠する仏教(浄土真宗)の立場から天体の意味を捉え直した、 この点について、 占星術 阿弥陀仏を中心にした宗祖による高度な一つの天体観であったといえよう」120と の対象とされていた自然法則を一度否定し、 井上見淳が「当時、天体の動向をいわば吉凶の預言と見ていた当時の信仰に対 その上で仏教の立場から改めて認識 まさに 「冥衆護 これ仏説 光味: 仙人

たともいえるだろう。 すなわち、 外道としての天仙説に仏教的意味付けを与え、 また、 天仙とされる佉盧虱吒仙人は、『大集経』では最終的に釈尊の前身であっ 外道を仏教の枠組みで再認識 する意図

また、

五説の教説すべてがもとは仏法であるという認識は、

明恵と親鸞に共通するものであるが、

たとされ 「念仏三昧品」では るストー ij l 仏の説法を聞く光味菩薩魔訶薩と変化している。 が 光 味 仙 人によって打 ち明 けられる る。 さらに、 その光味仙人自身も

は、 これらを踏まえれば 仏弟子の変化と親鸞が捉えていた可能性があるとも考えられる。 先に触り れ た孔子を仏弟子としての儒童菩薩と見なすように、 仙 人を仏ある

#### 小結

代と凡夫という機に対しては、 は親鸞も否定はしていない。 は単純に割り切れないことが理解できる。 ツがあり、 の不当性を示すことが、「化巻」執筆のひとつであったとも言えるだろう。 あるからという理 以上、 ていったといえる。 説人という視点から親鸞における経典観を検討してきた。従来、 なおか つ『大智度論』 由 のもと、 さらに言えば、その経緯を知らずして仏の自説なる専修念仏を弾圧していること し 親鸞によって邪偽とされたと認識されてきたが、外教の説 もはや「不相応の教」(善導)であり、「すでに邪」(親鸞)なる存在と化 かし、かつては仏教教化の目的があって説かれた教説が、 においては五説すべてが仏法とされたことを踏まえれば、 むしろ、 教説が説かれた当初の段階では有効であった可 仏説以外の外教は単に外 人に 末法という時 仏教と外教 仏教的 能性 ル

一六一

教説がたとえ菩薩の説であったとしても、はたして時代と人間に相応するのか否かという観点から両人

の認識が大きく分岐していったと言える。

#### 註

- 103 鎌田 茂雄、 田中久夫『日本思想大系』一五 (鎌倉旧仏教) (二〇一七年、 岩波書店)三八二頁参照。
- 104 一、「凡諸経起説不過五種」トイハ諸経ヲ尽シテ其ノ中ニ仏説ヲ取ラシメムカタメナリ。 初ノ一ハ了
- 教、 後ノ四ハ不了教。 一、「今此観経是仏自説」トイハ念仏三昧ノ一宗ヲ観経トス。次下ノ門ニ至テ
- シルヘシ。観仏三昧ハ諸経ニ通ス。故ニ限テ此ノ経トハセス。『玄義分抄』-大谷大学図書館蔵本 森善立寺旧蔵本) -梯實圓『玄義分抄講述-幸西大徳の浄土教-』(永田文昌堂、 一九九四年) 所収
- 105 仲尾俊博 『観経玄義分講讚』(永田文昌堂、一九九三年)一三四頁~一三五頁参照
- 106 金子大栄 『教行信証 真化の巻』(金子大榮師著作刊行會、 一九三八年)五一〇頁参照
- 107 鎌田茂雄、 田中久夫『日本思想大系』一五 (鎌倉旧仏教) (二〇一七年、岩波書店) 三八二頁参照。
- 108 楽真 「親鸞」 に おける時機の課題」(『印度學佛教學研究』第三五号-二、一九八七年)二四 八頁参照
- 109 楽真 親鸞に おける時機の課題」(『印度學佛教學研究』第三五号-二、一九八七年)二四九頁参照
- 110 梅原真隆 『教行信証新釈』(専長寺文書伝道部道、 一九五五年)三三七頁参照
- 金子大栄 『教行信証 真化の巻』(金子大榮師著作刊行會、 一九三八年)五一〇頁参照

111

- 112 内藤 知 康 「顕 浄土真実行文類講読』 (永田古 文昌堂、 二〇〇九年)二九三頁参照
- 113 深励 廣文類會讀記』 巻七 (眞宗典籍刊行會、 一九二六年)三三二頁参照

参照

119

金子大栄

『教行信証講読

116

赤沼智善、 山辺習学 『教行信 証講義 (教行の巻)』 (法蔵館、 九九九年) 四 四六頁参照。

正 之心」、是名:|横超他力一也。 悉名二雑行。 安養浄刹 | 入聖証果名||浄土門 | 、 凡就二一代教 真実行之中一畢。 乗・二乗・三乗 雑行、 雑修・専修一也。 此乃横出・漸教、 於 権・実、 |此界中||入聖得果名||聖道門||、 顕・蜜、 正者五種正行也。 斯即専中之専、 定散・三福、 云二易行道一。 竪出・ 三輩・九品、 竪超 頓中之頓、 助者除二名号一已外五種是也。 就二此門中一、 云三難行道 則是自力利他教化地、 真中之真、乗中之一乗。 自力仮門也。 有二横出・横超、 就 一此門中 横超者、 方便権門之道路也。 雑行者、 仮・真、 有二大・ 億二念本願 離 斯乃真宗也。 除三正助 漸 小 頓 漸 已顕三 |自力 已外 頓、 助

118 117 藤原智「『弁正論』 藤場俊基『顕浄土方便化身土文類の研究-『弁正論』-』(文栄堂書店、 藤原智「洛都の儒林という存在-「化身土巻」の帰結としての「後序」-」四頁参照 引用の解読咖-儒教・道教が説かれた意義-」三頁参照。 二〇〇〇年)一五二頁参照

120 井上見淳 「宗祖真蹟断簡 「須弥四域経文」について」(『宗學院論集』第八〇号、二〇〇八年)七六頁 真化巻』(金子大榮師著作刊行會、

一九三八年)三六四頁参照

### 第四章

「化身土文類」に対する見方の歴史的変遷

#### 小序

要な箇所であるため、 に応答させるべく、「リヴァイズ」 すでに 序論 で述べたように、 改めて引用したい。 武 田 121 龍 (修正 精は宗教多元主義 改訂) する必要性を提唱している。 の立場 か ら、 『教行信記 証 「化巻」 繰り返しになるが、 を現代的状況 重

巻 史的 P 保持し提示しているのが実は することを意味しな に リヴァイズしたことであろう。 を著した仏教学者としての姿勢を考えるならば、 親鸞 限界を超えて重大な示唆をあたえる。 が 現代世界に出 61 現 むしろ親鸞自身が当時の伝統的仏教界にあってあれほどの したならば、 「化身土巻」であり、 このことはなんら 特に 122 「化身土巻」 そこにこそ「化身土巻」 「化身土巻」 親鸞をしてリヴァイズせしめるほどの の 外教釈は自分自身の の価値を低下させたり親鸞を冒瀆 がわれ 手によっ 厖大な わ れ に て全面 対し 「化身土 内容を て歴 的

見方であり、 対する見方が存在する。 このような武田 真仮偽判以外に 歴史的 の主張 に 俯瞰 『教行信証』 しかし、 の背景には、 した場合、 真仮偽判という構成理解は後に述べるとおり、 に対する見方としてどのような区分がなされてきたのかを歴史的に あくまでも すでに述べ たとおり、 つ の 琿 解 真仮偽判とい 0 住 方に過ぎないと言える。 う『教行信 比較 的近年提唱され 証 よっ 全体 て、 0 構 本章 成 た に

€ 1

る。

訂)する対象は、「化巻」ではなく、真化偽判という見方そのものであることを提言したい。 たどり、 引いては武田が指摘するような、 現代的状況に応答させるべく、「リヴァイズ」123 (修正 改

『六要鈔』とされるが、ここでは『教行信証』を「序文」「正宗分」「流通分」と分類するに留まってお さて、『教行信証』 「化巻」に対して特段分類はされていない。 の構成について真宗史初期の段階で言及したのは、 存覚(一二九〇-一三七三)

0 末に 『論語』 の文を引に至までは是、正宗分なり。 三には 「竊以」より下、終わり巻を尽すに至

るまでは流通分なり。

経論

釈義

の常の例

に准

依して、

文を分て三と為す。

には序、

即ち序分。二には標列より下、

(『聖典全書』四、九九九頁)

。教行信証』全体を解釈している。このような理解は、 このように、 存覚は 「序文」「正宗分」「流通分」という経典解釈で使用される区分けをもってし 近年においても山辺・赤沼によって踏襲されて て

証 御 **六巻全体にこうむらすべき序文であって、** 本書』 は 左 の六巻 (図は筆者省略) に分かれ 普通教論を解釈する時に用いる、 ている。 即ち三序六巻である。 総序は 例の三分科にあて 『教行信

巻 に被らすべきものである。三科にあててみれば流通分である。 てみると、 って、「信巻」に付属しているものであるから、「信巻」から分かつことは出来ない。 中に編み込まれているが、『教行信証』 序分というべきである。 中の六巻は勿論 六巻制作の由来を記したもので、<br /> 正宗分である。 124 別序は 信巻」 総序の如く、 特別の対 後序は 序分であ 六巻全体 化

*€* √ て、 ていない ただ青柳英司が指摘 のように展開 ため、 以後 し の課題となってい てい しているとおり、 ったのかという点に焦点を絞り、 る。 『六要鈔』では 125そのため、 「正宗分」 本章では存覚以降の その特徴と課題について検討していきた に配当された六巻の展開を詳 『教行信 証 研究に お

# 第一節 往相と還相による区分

法がある。これは、 既に指摘 存覚の l 『教行信証』 た。 この六巻の部分につい 『教行信証』「教文類」 理解 に お € √ て「正宗分」に該当する六巻に対する展開は述べら て、 の冒頭にある 存覚以降に区分された解釈の一 つに往相と還相で区分する方 うれてい ないことは

謹 按 浄土真宗 | 有,1 二種廻向 \_\_ o 者往相、 二者還相。 就 |往相廻向|。 有 真実教行信証 歴史的流れを本節では確認したい。

(『聖典全書』二、九頁)

との記 箇 所以降を「還相」 載 を踏まえ、 ح について述べた箇所であるとする理解である。 の箇 所以降 を 「往相」に ついて述べられ、 さらに、 「証文類 還相! 回向 釈 0 次の

可」名:還相回向之願 言:這相回向:者、 則是利他教化地益也。 也。 顕二『論: 註一。 故不」出前願文一。 則是出」於二必至補処之願 可以披口『論註』」。 亦名三一 生補処之願 亦

(『聖典全書』二、一三七頁)

このように、 『教行信証』 六巻を往相と還相で区分する仕方は 「往還科」 と呼ばれるが、 この理想 解 の

### 第一項 『相伝叢書』

を集成したものであり、 とされる1260 教行信証』 この 六巻をはじめて往相と還相で区分した往還科は、『相伝叢書』 『相伝叢書』 限られた寺院や学者にのみ継承されたとされる。127ただ、果たして蓮如教学を という書物とは、 廣瀬惺 によれば、 江戸宗学が勃興する以前の蓮如教学 の 「深解科文」 にはじまる

集成したも 0 であるか否 かは検討 の余地があるが、 本論 0 目的 か らは外れるためその点の論究は 差し控

えた

い 「化身土上巻」「化身土下巻」と対応させている。 還相廻向」 その上 ては、「正宗分浄土真宗有二種回向」131としている。さらに「往相廻向」 「釋」については、「顕真実教」「顕真実行」「顕真実信」「顕真実証」 次の通り解説している。 で、 「深解科文」では全体を「序分」128「正宗分」 については、 「報身土」「応化身土」「種々身」の三つに細分化し、それぞれ「真仏土巻」 長文となるが、重要な箇所故、 この構造について、『相伝叢書』 129「流通分」 全文を引用したい。 の四つに細分している。 130の三つに区分し、「正宗分」に を 「標」「釋」「結」に分類 の 「深解別伝\_ の項 方、

う 総科 り。 土 らぬ の相なり。 たまえる「従如」の当体、 今まずこの三分について「序」と「流通」とは文段分明なり、 とのたまえるはこれなり。 はなし」と言える如く、「化身土巻」に引顕したまう日月星辰、 の 則ち証果の巻において「従如来生」の分文の口伝ありて、 の趣を得て伺うべし。 種 その相を開いて「真」「化」 種 身は 「化身土」の末なり。 「如」というは阿弥陀仏の御さとり真実証果なり。 「弥陀如来、従」如来生シテ、 この還相廻向の姿をひらいて、 の両巻なり。 黒谷の 「色あるもの、 「一如宝海 示 - ::現シタマウ報・応化 「正宗」 報身は「真土巻」、応化身は 六巻の起尽を伺い分くること、< 従如よりかたちをあらわし 声あるもの、 天龍鬼神、 の中にお ・種種ノ身ヲ」」 「来生」とは還相廻向 みな阿弥陀仏の名な ζ ) 乃至『弁正 て往還 )の廻 来生 「化身 論』『論 と釈し 向 たま

る。

語 ともに信謗同じく因と成りて往生浄土の縁を成ぜしめんとなり。 一 勘<sup>カン</sup>ニ の の文までも、 「従如来生」 決シテ真偽ヲー、 からなり、 何 れ 教二-か随 類応! 誠、外教邪偽、異執『」と言える。 みな普門示現の大悲を開きたまう姿なり等云々。 同 0 種 種 身 示現の 相ならざるは なし。 種種身を現じて化 この 即ち巻初に 「真」「化」三巻の顕 を施すに 「夫拠ヶ二諸 われ処は を修 不

## 第二項 還相廻向表現説

巻 の菩薩による大悲摂化のはたらきとする見方である。 程を示したものとし、 口 た通 向 に限定されていた従来の見方に反し、「真仏土巻」と「化巻」にまで及ぶとし、 教行 の具体的表現であると捉えている還相回向表現説を提唱している。これは、「化巻」を従仮入真の過 りであるが、 信 証 を往 この区分方法はその後も継承され、近年では、稲葉秀賢や普賢大円は、「化巻」 相と還相で区分する見方は、 ζ) わゆる簡非の見方のみならず、 『相伝叢書』 例えば、 親鸞によって仮や偽とされた教説の存在も還相 の 稲葉は還相回向の内容をなすもの 「深解科文」にはじまることは既 次のように述べてい が が還 に 証 述

るから、 真仏土巻」は、 これを還相廻向 所帰 0 身土を明 の根源的表現と名づけていいと思う。 かすことに於い て、 無上涅槃 更に 0 根 源 「化身土巻」 が明 6 かにされ は、 従来注意せら るの であ

具

(体的·

表現と云つていゝのではない

であらうか。

133

認 従 筈である。 れ としての大涅槃である限り、 仮 て来たやうに、 入真の過程をそのまり 従仮入真の過程を示したものであるから、 そしてこの そ れ は 大悲の善巧摂化こそ、 たり 還相 浄土の菩薩にもその徳はある筈である。 真実に対して仮と偽 利他 の化用と見て差支ない筈である。 無上涅槃の用 を簡別するの そこに大悲の善巧摂化の意を見ることができる 大であって、 みでなく却 従って 若し然りとすれば、 浄土の菩薩 て仮と偽 「化巻」 0 に は還 )所証 積 極 相廻向 「化巻」 が真実証 的 意 味

し、 さらに普賢も次のように言及し、 次のように述べてい る。 親鸞 によって外道とされた存在までをも還相 口 同 の 具体的

なる。 も亦 聖道 巻』 聖道 子と孔子と顔回 る 時 の法門 は、 に聖道を読んで 『化巻』に引用せられてゐる『弁正論』 即 代の法を説 聖道一 ち伏義と女媧とをもって応声菩薩と吉祥菩薩 . は還! 代は還相といふことになる。 相 の本地となし、 き、 に摂する。 「利他教化地方便権門之道路也」と云へるものとを対象 終に真実に入らしむる方便であって、これまた真実体・ 証 而もこれら儒教道教に於ける賢聖の道を仏の聖教に登るの階梯とし 巻 に還相 |廻向を指して「 即ち聖道の法義は弥陀の浄土よりこの世界に還来 によれば、 0 還相 垂迹とな 利他教化地 に属して真実体 L 加葉と儒童 益也」と云へるもの 上の 上の Ĺ これを関連せ 権 と光浄をもって老 権上といふことに 用 である。 と、 外道 し L 7

7 ゐ る。 ح れ は外道をもって還相 に |属し 真実体上 の 権 用とするものである。 134

る。 以 他 上 した上で、 0 ように、 その存在意義を還相の菩薩による教化活動と肯定的に見ていくことが出来るとされ 稲葉と普賢 に ょ れ ば親鸞に ょ って偽とされ た外教でさえも、 そ れ ら Ō 存 在 0 切 を

## 第二節 簡非と権用

に そ お の後、 € √ 『教行信証』を真実と方便に区分する見方が智暹によっ 『教行信証』を真実五巻と方便一巻に分類して捉える「真仮科」 てされる。 を提示してい 智暹は『教行信証文類 る。

初 土 此 謂往相廻向為 六軸之次序也。二本文大分為 \ 三。 中又分為」二。 正明中 総列二一部之別目」。教是能詮。 真実既顕。 ・有レ四。 が始。 初明二所化始終一。二明 当」弁二方便」故。 謂教行信証也。 還相廻向: 一為レ終。 今初明 行等是所詮。 初明二方便六法一。三然據正真教意下。 後分二別化身土」。 初 往相廻向 二真実教一。 |能化依正|。 依レ教起レ行。 中 亦二。 中分為レニ。 雖」有二真仮差別一。 即真仏土巻是也。 初正明。 就」行立」信。 初別題。二顕二文類一。 二証巻云夫案真宗下。 初明:所化始終,中又分為」二。 皆莫」非二斉凡之大悲 分二別時教一。 信行具足得 初別題二。 初明二真実六法 三真証 総結 \_ 見 三四 法 真仏 初題 斯乃

目。二選号。

の 智暹 による 「真仮科」 という構造理解はその後、 「簡非」 ح 「権用」 という概念が登場する背景とな

### 第一項 簡非

る。

島善譲、 この 化巻」 石泉僧叡らは を 簡 非」と捉えた始まりは不明であるが、 「 簡 : 非 の <u>ー</u> 義のみで捉えているとされる。 内 藤知康に 135 よれば、 足利 義山、 東陽 闸 月 松

石泉僧叡(一七五三~一八二六)『教行信證随聞記』

偽 て、 其に対して貶す。 其れ付先方便は真実なる方より望て抑貶する名前 の中偽なる方なり。 其真実なる方を明らめさす為なり。 其時方便の名が出来る。 真のみにては真を真なることが味よく知れぬ。 以」偽簡」真なり。 方便とは抑貶の :なり。 抑揚褒貶で、 称なり。 上は真実。 (中略) 真と偽とを並べて、真と偽とは 其れに望めると、 抑貶は褒揚に対す。 前五巻所明の真実に 今の標釈は真 真実を褒し 映

七頁)

濫  $\langle$ 故 此 知 に 0 此 ぬ様にする。 れ 通 る 方便を以て上の真実に映して、 りに異なると云うて能 なり。 偽 を以 て簡で真を取るなり。 く 知 れる。 如」是々々に異りあると指示するで、 (中略) 今の方便を以て真実を簡取して、 上の真実五巻の みにては、 真実の真実なることが能 今の 其真実が方便の偽 注別 が 能 知 れ ぬ。

第三一

巻、

四〇三頁

足利

義山

(一八二四~一九一〇)『教行信

摘 解 せ

等 り。 隠 を 仮 し之を分別せざれば、 てこそ」等)、 誘引を顕 知るなり、二に 云く、 の如し云々〕、五に修入の得失を弁明せんが為の故に、 知らしめ、二機二土の義を立つるなり〔冠註、 」」等と、此に二意あ 二に方便の願意を開示せんが為の故に、 **六意あり、** 示せんが為の故に、『和讚』に云々するが如し(「臨終現前の願により」等、「果遂の 四に相承の  $\neg$ 和讃』に「信心のひとに」等と云ふが如く、 他の云ふが如き二機一土、 に仏恩の広大なることを了知 Ď. 師釈を分別せんが為の故に、 に 『末燈鈔』に云々するが如く、 両願暫く未熟を引く、 隆 機一 芸く、 せし 西河、 土等の謬を生ずるが故に、 経釈の文義を会通せんが為に、三輩、 め 此に亦二あり、一には末法に此に在ありて心 んが為 終南等の釈文の中には真仮混淆 方便に由りて願海に入ることを知るな 化土の得楽に比況して真土証果の の故 此を願意と為すなり、 に、 前巻に云く「由」不」 真仮分別し 三に 願 せ 釈迦 観 て其別 り、 に 知 恩を より 真 0

弁 等に依りて其応に開 れ 遮を分別せんが為 に を起し行を立つるを以 人謂へらく、 要門の定散を以て失と為す、下の 明すと云ふを以て其主と為す。 本巻の余意なり、 当巻は偏 の故 故に題号を安ずるも亦本巻の如しと、 すべきを開 に へに方便を明す、 て失と為す、 の義を立てたり、謂く、下の文に末法の行事を明かすに『賢愚経』、『大集経 し、 後に、 又末巻に至り、広く諸経に依りて其応に遮すべきを遮す、 両 重の問答の如し、六に三経一 今謂く然らず、 『楽集』 を引きて「爾者穢悪濁世道 下の文に云々するが如しと遠は別 以上総じて七由ある中、 致の旨を弁明せんが為 浴 上 等と云ふ 蓋し修行の得失を に 0 が 俗諦 故 如 此 に には是 の

(『真宗叢書』 第九巻、 七八頁)

### 東陽円月 (一八一八~一九〇二) 『本典仰 録

ず、 かにす、 真実の 弘 土 の意は正 願 巻』に云く「由四不三知二真仮 是に於てか、 の他力真宗のみあつて是れ存す、 五章は是を上に顕し竟る、 故に方便化身土を顕すなり。 しく此を廃するに在り、 人をして誤つて方便の隊に陥ることなからし 迷二失如来広大恩徳一」と、今其非なるを簡んで以て是の是たるを詳 然るに仮の仮たるを弁ぜざれば、 乃ち方便を以て之を真実に映じ、 結題に (中略) 然れば方便とは抑貶の称なり、 「顕浄土真実教行証文類」 かく 仮を廃して真を立 仮を以て真に揀び、真仮濫 何ぞ真の真たるを知らん、 と云ふは、 既に方便と云う、 此意なり。 し た々 れ 真仏 顕 実

世

開

(『真宗叢書』第七巻、四五一頁)

松島善譲(一八〇六~一八八六)『顯浄土教行證文類敬信記

義とす。 由 レ 是 先輩来致を 論ずるに、 今私に謂へらく。 総してこれを云へば、 明教院は五由とし、 浄信院は又一義を加て六義とし、快楽院は約して三 則違順を詳にして捨帰せしめんが為なり。

(『真宗全書』第三十一巻、四〇〇頁)

が存在していたことが確認できる。 確に記していることから、 て 仮偽を顕したとする解釈がなされている。 このように、 諸師 により若干の解釈の相違があるものの、 少なくとも円月までの江戸宗学において、 また類似の解釈は、 さらに円月が、 次の近代の諸師にも確認することが出来る。 「今其非なるを簡んで」という「簡非」を明 基本的に前五巻の真実を顕すために、 簡非という「化巻」に対する見方 敢え

大江淳誠(一八九二年~一九八五年)

然るにこの第六巻の来るには遠近の のであるが、遠くは教文類以下を承くるのである。 両意あって、 即ち真実の教義は之を五願六法に開示して、 には近く真仏土に対して、 化身化土の義を明 真実 か

第四章 大江 が、 五種 る 即 真 Ŧ. 0 から一巻とするのである。 ち弥陀法の本意に非ざるを顕はして、 、実の教義浄土真宗の體であるから、之を仔細にせねばならぬが、方便の教義は之を簡びの為に示す。 巻として顕 場合、 化身土文類の所明がまたよくこの義を詮はすのである。

(『教行信證體系』、 永田文昌堂、 一九五〇年、一八三頁) その簡非の意なることは、

真宗に就かしめんとするので全く廃立の意である。 されば第十八願浄土真宗を顕はさんとして仮を以て聖道及び浄土定散とし、 の邪道といふ。 されば第十八願浄土真宗を彰はさんとして仮を簡び偽を判別し、 偽を以て六十二見九十 仮偽を去って

〔同、二三三頁〕

る。 判別」するとし、 このように簡非で捉える姿勢は、 仮の方便に対しては 後の項で扱うように、 「簡び」とし、 次の星野元星にも見ることができる。 仏教以外の 明確に簡非の趣旨で捉えているが、 「外教」 を 一 部肯定的に捉えてい る姿勢が窺え 偽に関 L っては、

星野元豊 (一九〇九~二〇〇一)

はさるるのであるが、

いま方便の教義は之を一巻に摂めてあらはさるるのである。

いよいよ第十八願義の真実なることを示さんと欲するのであ

真仏土文類の最後の釈によって明らかである

づい 教、 て浄土真宗そのものの真実を明らかにした。 批判にあたってその足場を経典においている。 執着しているものをいましめ、 つ々その批判を示そうとするのである。 もろもろの教典によって、 〔「化巻」末について)それは次に明確にされるように て — 偽教に執着している者を教えいましめようというのである。上に「証巻」、「真仏土巻」によっ 切の外教を批判しようとするのであるが、 真と偽とを考え決定して、仏教以外の宗教のよこしまな教や偽りの おしえ、さとすとすれば、 その真実は経典に示された真実である。 経典を拠りどころとして、 その証拠として経典を引き出して、 「外教の批判書」 次のようなことがあげられよう。 である。 批判し、 (中略) それによって邪 彼はそれに基 権威ずけ そもそも 親鸞は

(『講解 教行信証』(化身土の巻 総索引)、 法蔵館、 九九六年、 二〇〇九頁~二〇一〇頁)

#### 第 二項 権用

その上で、 簡 非に続き 「化巻」 を 権 用 と捉える見方が登場する。 以下、 権用 の概念を採用 てい る

諸師 を確認し た

梅原真隆 (一八八五~一九六六)

とによって、 は 本書は六巻にわかれて、 って「顕方便」 て真実の真実たることが顕示される。 真実をあら 真実へ誘引したもう方便の奥旨を感佩することもできるわけである。 ゎ はそのまま この第六巻は方便をあらわしてある。 浄土宗 「顕真実」 (ママ) の反面となり得るのである。 即ち非なるものを簡ぶことは是なるものを示す所以である。 の真実たることを顕明されるものである。 方便の方便たることを弁明することに 而して真実と方便の分判されるこ このうち、 前五巻 ょ 従 つ

(『教行信證新釋』(結巻)、 專長寺文書伝道部道、 九五九年、 五頁

している。 このように、 類似の点は、 梅原は権用という語は用いずも、 高木昭良の解釈においても見ることができる。 「真実へ誘引したもう方便の奥旨を感佩すること」 136 を指摘

高木昭良(一九一六年~一九八五年)

れ ということはそのまま顕真実ということを反顕するものということができよう。 か すことによって、 教行信証』 その第六巻には方便が明かされているといってよ の六巻には浄土真宗の教義が体系的 真実の真実であることが i s ょ に論成されてい € V よ明ら ۰ ر ک かにされるわけである。 すなわち方便が方便であるということを明 、るが、 その前五巻には真実が明 ゆえに真実と方便と たが って顕方便 か

を分別されることは 方便をもってそれを真実へ誘引される深 ί √ 設意があることを知らねばならない。

137

る深い このように、「化巻」の意義を「顕真実を反顕」する点にあるとしながらも、 設意があることを知らねばならない」とし てい る。 同時に 「真実へと誘引され

# 普賢大円 (一九〇三~一九七五)

続く、

普賢においては、

明確に権用という用語が確認できる。

あ 真実に誘 権用とは る。 入せんとする作用をいふ。 如来が いまだ真実を知らざるもの それは従真垂化して未熟の機を従仮入真せしめようとする立場で のため に、 真実の立場より権りに方便を垂 れて、 これを

に指摘 このように権用とは、 している。 未熟のものに方便の教えを権りに用いること139とされるが、 内藤知康は次のよう

0 如来摂化の立場と親鸞の の意義と「方便化身土文類」撰述の意図とは区別されなくてはならないということである。 「方便化身土文類」 撰述の立場との区別である。 言 11 換えれば、 方便その 救済者

る

きで

は

な

€ √

の

である。

ここに

お

いて、

当巻は前

五巻が顕是の巻であるに対して、

権

用

0

義

の如

き

は

摂化門

に

立立ち

L

如来

0

力

用

に

お

€ √

て語るべ

く

衆生

趣

入の

側

に

お

1

てみだり

に

語

と窺うを可とする。

即

ち親鸞は直接

に

誘

引

0

ため

にこの

化

身土巻を撰述せられ

たの

ではなくて、

真実

簡非の巻で

あ

7 0 如 来 0 立 場 کے 非 救 済者とし 7 0 親 鸞 0 立 場 は 明 確 に 区 別 され 7 は なら な

同様の指摘は大原性実の解釈においても見ることが出来る。141

ると、 引 如 けである。 ح ろ二義があるのであるが、 て方便の施設 づける。 からざるを明 方便 め く真実四法に対して方便四法を挙げて、 の巻を方便というに んとする撰者の意図や、 の 法なか 即ち方便法を階梯として真実法に向 の巻に顕すところの方便の か かし の くの如き役割 5 重要なることはいうに及ばず、 て、 ん か、 これを簡捨することである。 いつ 永久に 計は、 本典 て まさに は、 組 真実法に証入すること能わざるものもあるであろう。 極めて重要にして意義深 織 古来簡素 の主目的 四法は、 欽仰すべ 非 ح 0 よりい 義と権用 きもの 自ら真実の四 か の四法を真実の四 真実法と方便法を対顕して、 わ し えば、 次に権用 がある。 め 用 るのである。 0 義 61 二義中簡 用とは、 法に導入し、 ものとい とがあるとい か 法と < Ò 非 如く、 対顕 真実に至る過程として わねばならぬ。 かかる立場に立ってこの巻を の義を当義となすべきであ 引入せしめる役割を果たす わ して、その未熟も 方便に れる。 以てその重要性を認識 はそ 簡 万一か 非 この の意味するとこ 0 義 意味 くの の とは 作 如 に 用 は 前 っって、 き誘 眺 に お 述 正 わ せ 名 め 0

に 対向 て、 方便 なるものを廃捨 せ L め るため Ó, 簡非 の巻とし て撰述せら ħ たも 0 と知 5 ħ る の で

ある。

あり、 を簡 け るとしながらも、 とすることはできないという論である。 きると考えら た祖意」と題し、 非 のように、 。 一 権 用 は 義のみで捉える立場の諸師 摂化 れる。 大原は方便には簡非と権用の二義があるとしながらも、 その事実を衆生の 門に立っ すなわち、 権用について次のように述べている。 た場合に 衆生の側 おい 側で語ることも可能であるとされる。 は、「簡非」と「権用」 て語ることが出来るとしている。 しかし、「権用」という語の意味を如来が権 においては方便を用いることは 142 は語る立場が異なるからという論点に 「化巻」 なく、 このように、「化巻」 例えば、 撰述の意図は それを「化巻」 桐溪順忍は (かり) に方便 簡 撰述 撰述 非 「化巻を設 。 の を用 の意図 収 の 斂 意図 義

便 た 権 たもうたものであり、 め 願を発したもうた理 用 ではなく、 の巻とみるのは、 自力の行に執着しているもののために、 別 单 その大悲の深さを示すために化巻が説かれたものという見方であります。 由 釈尊がその方便を説きたもうた仏意からみれば、 の第一・ 第二のように方便の 願 応方便の 意 釈尊の誘 願を設けて、 引 これは当然、 すなわち、 やがて真実に誘引 法蔵菩薩 非をえらぶ の 方

ح のように、 方便を設け、 真実に誘引する側はあくまでも仏であるとしながらも、 その 「大悲の深さを示

は

先哲に、

おい

ても概

ね

致

してい

る。

点の前に 示す」 す  $\mathcal{P}$ つ のでは たとい た 提 という点におい め とし ない」143と指摘するとおりである。 っても、 に て、 化 巻」 「化身土文類」 権 が 用 ては、 説 0 語義が諸児 か れ 内藤も たとし、 撰述 師によって異なるが、 の 意図 親鸞の意図 それ が の — よって、「化巻」 権 つに、 用 が、 の巻とみる立場であるとしてい 仏 自力の失を示して、 如来 の方便誘引を感謝することがあることを否定す 撰述の意図に の 深 61 設意や大悲に 権用を含めるか否かという問 他力を勧め 感謝をする為とい る。 Ź ح の (簡 大 非 悲 の 0 · う 深 み さを で

必ずしも邪偽ではないとしている。 尚、 具体的に言えば、 「外教」でさえも一部を権用と見ている事例もある。 「化巻」 のどの範疇 僧鎔は で「権用」と捉えるのかという点は、  $\overline{\phantom{a}}$ 諦録』において「正見真・邪見邪偽」とい その上で、 孔子・老子の教説も正教を助けるのであ 諸 師 で幅 があるが、 くう独自の の区分をもっ 例 えば僧鎔や柔遠 れば、 て、 邪偽 外 の

ょ

が

きではないとし、

仏教に背く異執という存在となっ

た際にはじめて邪偽になるとし

ってい

る。

外教 ば れ 中 邪 略 或は 偽 は に 内 爾 L 0 正教を助くることもあるが れ 仏教に対 て正真に ば外教が悉く邪偽にはあらねども、 非 Ų ず、 邪 爾 は 正 れども都て外教を邪偽とすべ に対するの 故なり、 辞 になり、 爾れども此に異執 異執が取りまはると仏法の正見を妨げ、 偽 は真に対するの からず、 の 二 一字が 孔老の道 詞 加は なり、 も人天教 ると外教が邪 外 教 0 0 所 崩 由 偽に 漸となり 邪偽異執 は 多く是 なり れ

のために眩惑せられて遂に地獄に堕すべし。

(『真宗叢書』八、三八○頁)

内 をもって、 に 類似 して正なるもの、 の外教解釈は、 内にして邪なるものは外道に属し、 柔遠の 内に して邪なるもの、 『頂戴録』にも見ることができる。 外にして正なるもの、 外にして正なるものは内道に属すという独自の 柔遠によれば、 外にして邪なるものとい 内道と外道との · う 四 理 薢 句 間 を示 分別

外、 に因 出づ、故に知んぬ、 く外教の異執を教誡す。 真に対す、 と為す に りて内 仏教を総じて真と為し外教を総じて偽と名く、 正見を真と為し邪見を偽と為す、 (中略) 然るに孔老等の道は人天教を助く、 の正見を妨 外教等とは、 必ずしも翼賛の義なきにあらず、 く 故 内 に邪偽と作す、 0 「正真教意」に対するが故に邪偽と云ふ、 是れ内教と雖も偽あり邪あり、 是故に今巻は汎く諸文に拠りて真偽を勘決し、 故に外教は悉く是れ邪偽とは言ふべ 故に勘さ 是故 に内外拘はらず但正を真と為し邪見を偽 決真偽等と云ふ、 復た外教と雖ももと仏教より 二に若しは内 邪とは正に対 からず し偽とは 1若しは 仏 但 異執 0 如

《『真宗叢書』七、一五二頁)

れ ら点に いつ て普賢 は、 外 教 の中 にも正れ なるも 0 は、 権 仮 の教えとなる可能性を指 摘 Ē ί √ る<sup>144°</sup>

導くも 邪 真 あ め に る。 ない 説 実 偽 の宗教の如く全顕 くところの、 の宗教は宗教的 わ のとしての意味をもつものであるから、 けに はゆ 他 か 真理、 な 力廻, 61 して 向 を冒瀆する非真理 ح による十方衆生の救済である。 € √ ない の真実への過程としての意味をもつところに、 が、 若干の真理性を有するものである。 の宗教 その背後には宗教的真理に契当するものであるを認 であっ たが、 権仮 この の宗教はこの浄土真宗へまで衆生を 権 仮の宗教は宗教的 宗教的真理とは浄土真宗 権仮の宗教の真理 真 理 をば、 性が

簡非の意義で捉えてい 類 似 の解釈 は、 大江 るが、 一の理解 偽に にも読み取ることができる。 関しては 「判別」するとし、 既に 次のように述べてい 扱ったように大江は基本的に 、 る。 145 化巻」 を

る。 聖浄 すが如きはこれである。 外教必ずしも邪に非ず、 の真仮を明 し畢 つて内外 世 の真偽を勘決する。 蕳 人道を明すもの 仏教の正因縁の法を真とし、 0 が如き、 仏教 所説の世 間道に順ず。 之に違するを邪とす 下に論語を出

### 第三項 暫用還廃

うか。 なぜ、 同 れば、 たが、 衆生と権 収 暫用還廃とは、 列 的 でき、 それはあ 本論では、 このような語る立場が異なる二つの捉え方が共に衆生の側から捉えられるようになったのであろ 方便の教えは廃されるものであるという権仮方便の構造を示している。 に使用することができることは、 (かり) に用 を簡 如 来 が 非 くまでも暫く用いられるものであり、 既に述べてきたように真実の法を受け入れられない衆生のために、 その背景の一つに 方便を設 甪 i s る仏は立場、 けた深 義で捉える い設意や大悲に感謝 「暫用還廃」 主語を異にしており、 か、 すでに述べたとおりである。 簡 非 という捉え方が存在する可能性を指摘しておきたい。 0 終に真実の教法に受け入れるようになったのであ 義 をするという意味 のみで捉えるかといった論点は、 混同すべきではない 言葉を換えれば、 で捉えるなら という点である。 仏が仮に方便を設け ば、 方便を簡非 簡 権 非 用 0 語義 権 では する 用 は に

能性 とが、 用を同 用 の義 ح があると考えら の が暫用還定 列的 に据する あ たか に捉 P ħ 廃につい えてい 同一 ば権 の立場 用門 れ る。 る。 て、 の扱ひとなり。 例えば から このように、 語 ってい 『本典 る印象を与え、 方便を用いることと廃することが連続的事実として語 権廃の義に據れば簡非門となる」146と述べるように、 研鑽集記』 では 権用も衆生の側の事象と解釈されるに至っ 「今謂く方便とは暫用還 廃の 義に して、 簡 ら 罪と権 ń 若 た可 るこ 暫

領解できるようになった純熟のも か 梯 に よれ ば 暫用還 廃 は の のためには、 「未熟なものを育てて 不要となるから i s < ため 「還って廃す」るというのである」147 に 「暫く用 ( J る が、 真実 0 仏意を

対し方便を簡非せよという如来の願いと、 と指摘するように、 暫用還廃 の暫用と還廃はともに如来 如来が還廃する事象は明確に区別されるべきであろう。 0 側 でおいて語られるべき事項であり、 衆生に

#### 第三節 真仮偽判

真仮偽判とは、『教行信証』「信文類」真仏弟子釈における御自釈に対する総称である。 既に第二章

でも触れたが、 重要事項であるため、再度該当箇所を確認したい。

言 \_真仏弟子 <sub>|</sub> 者、 真言対

場対

が仮也。 弟子者釈迦・諸仏之弟子、 金剛心行人也。 甲 斯信行 - 必可 三

超

|証大涅槃 | 故、

日二真仏弟子一。

言」仮者、

即是聖道諸機、

浄土定散機也。

(『聖典全書』二、九八頁)

(『聖典全書』二、一〇四頁)

言」偽者、 則六十二見・九十五種之邪道是也。

(『聖典全書』二、一〇四頁)

信証」 巻」まで、 るどこか 対して絶対的教判とされる。この真仮偽判は、 ように、 子を指すと同 真仮偽判 の構造を真と仮と偽とに分類するものが一 『教行信証』 . で相対: 仮 列 的教判から絶対的教判へと位置取りを変えているとされる。 的 に は に な 「化巻」 ける 従来から理解され を「真」 仮 の前半部分(本)、「偽」 と 「仮」 とは、 聖道門に て と「偽」 いる。 おける仮の 井上見淳によれば普賢大円に至るどこかの時点で『教行 その上で、 に分類する見方は、 つの教判として捉えられ、 は「化巻」 仏弟子であり、 各々の詳細は の後半 二双四重判が相対的教判であるのに 末 真 偽 普賢大円から に該当するとされる。 は とは仏教以外の偽 「序文」から 桐 渓順忍に 「 真 仏·

る。 認 乗海 ますから、 めることが出来ないとしてい |釈が| し れ 少しも育てるところがなく、 か は 根本としてあるからであり、 邪 他 この 偽の宗教とされたのであります」148と述べ、真仮偽判の偽たる宗教にはその存在価 .. の 一 切の教えは唯 偽 の存在意義について、 る。 の成仏道である誓願一仏乗へと入らしめるため 宗教としては許すことができないのであり、 「偽」から「仮」、 桐谷順忍は「これらの邪宗教は、 「仮」から「真」 へと進む過程が想定されて 否定すべき宗教であ 宗教をきずつけるばか の ものであるという一 値すら

体質であるとされる。 なの かし、 か 既に と ć J つ 第二章でも触れたように、 た短 同様 絡 的 の指摘は、 なものではなく、 神舘広昭も次のように述べる通りである。 親鸞 む に しろ仏教内部 における る 偽 に 0 おける邪偽性、 規定概念は、 異 仏教かその 執性、 あ 他 る の € 1 宗教 は |外道: 外

P

巻 第二主題としての神祇護念・ まり単に邪偽の外道として排除するだけでは誤なのである。 と共に末の 末である。 真に対する偽すなわち邪偽 あきらかである。 の位置、 特に信巻との密接な関係や、 しかしそれ 「偽」も真実に照らされて、 は、 単 の異執を批判するものが、 魔の帰仏を繰り返し説きつつ、 なる批判原理 化身土巻末の外教釈の構成 仮はもちろん偽もまた方便の中で位置づけられている。 でおわるものではない。 『顕浄土真実教行信文類』 この事 魔とは何かをあらわしていく)をみて は、 方便化身土巻では、 (即ち第一主題の神祇不拝と、 『教行信証』 第六・方便化身土 における化身土 本の 仮 つ

教を批 11 神舘は る。 判 信巻との密接な関係を指摘 しているのではなく、 外道さえも方便の中で捉えられ、その問題性を批判していると指摘して した上で、「偽」 の範疇に該当する「化巻」 末では単に仏教以外の外

てしまい、 までも仏教内部に このように、 かし、 既に第二章で触れたように、 その点が浄土真宗が排他主義とされ問題視されてい 真仮偽の構造で仏教以外の宗教を捉え直すと、 お ける外道的体質を批判 親鸞における偽とは、 していると考えられる。 外道そのものを批判したのではなく、 現代の他宗教のすべてが る所以であると考えられ る。 偽 あ

ることが出来る余地があるといえる。

であり、よって、『教行信証』全体に対する見方を柔軟に変更することにより、

武田の問題提起を解消す

#### 小結

たものであり、 田 上で、「化巻」を還相の内実とする見方や簡非と権用とする見方が長きに渡り採用されてきた。 を真仮偽判で区分し、「化巻」を「仮」と「偽」について述べられたとする視点は近代に入って形成され 「化巻」に対する見方は、 以上、 むしろ、教学史的に俯瞰すれば、『相伝叢書』「深解科文」の往還科のように、 する必要性を提唱している。 精は真仮偽判という『教行信証』全体に対する認識を前提に「化巻」を「リヴァイズ」(修正 「化巻」 歴史的に見ればひとつの通過点であるともいえる。 に対する見方の歴史的変遷を確認してきた。 一者択一を迫るものではなく、 しかし、 以上概観してきた点から理解できるように、『教行信証』 複数の視点が重層的に重なり合うことが可 冒頭で触れた宗教多元主義の立場で 往相と還相で区分した またこの ある武 全体 改

ば、 とにより簡非と還廃の混同などが生じたと考えられる。この点が、 如 見る視点は近代に入ってからであることが確認できた。その上で、 来 ただ、 の側 簡非という概念は江戸期に於いてすでに確認できるが、 従来の「化巻」の見方にもいく で語られる権用は 明 確にその立場を区別すべきであるところ、 つか課題が存在することを本章 明確に簡非と権用という区分で「化巻」を 簡非と権用というペアで「化巻」を 本来衆生の側で語られるべき簡非 暫用還廃という語が登場するこ では指摘 した通りである。 例 نح え

じて「化巻」全体を捉えきれてい 見る上での課題点である。 また権 ないという面が指摘できる。 用 に いつ ては、 どの範囲 囲までを如来の方便と見るか否かで変わり、

#### 註

121 号(二)、二〇〇八年)、二七九頁参照。 武田龍精 「親鸞浄土教再解釈の一 視座-宗教多元時代における浄土教の脱構築-」(『宗教研究』 第八二

122 武田龍精 「親鸞浄土教再解釈の一視座-宗教多元時代における浄土教の脱構築-」 (『宗教研究』 第八二

号(二)、二〇〇八年)、二七九頁参照。

123 武田龍精 号(二)、二〇〇八年)、二七九頁参照。 「親鸞浄土教再解釈の一視座-宗教多元時代における浄土教の脱構築-」(『宗教研究』 第八二

131

130

129

- 124 赤沼智善、 山辺習学 『教行信 証 講義 (教行の巻)』(法蔵 館、 九九九年) 五六-五 七頁参照
- 125 青柳英司 一号 - 〇、 「『教行信証』 二〇一八年) の構成について」 一三〇頁参照。 (『近現代『教行信 証 研究検証 プロ ジ エ クト研究紀要』 第
- 126 青柳英司 『教行信証』 の構成について」 (『近現代 『教行信証』 研究検証プロ ジ エ クト研究紀要』

第

- 一号-○、二○一八年)一三○頁参照。
- 127 廣瀬惺「「真宗相伝義書」に学ぶ - 親鸞の二種回向! 観 <u>'</u> (『同朋学園仏教文化研究所紀要』、 九八六
- 年)二六七頁参照。
- 128 相承学薗編 『真宗相伝叢書』 第 巻 (方丈堂出版、 二〇〇九年) 三頁参照
- 相承学薗編 『真宗相伝叢書』 第 巻 (方丈堂出版、 二〇〇九年) 四頁参照
- 相承学薗編 真宗相伝叢書』 第 巻 (方丈堂出版、 二〇〇九年) 四頁参照
- 相承学薗編 真宗相伝叢書』 第 巻 (方丈堂出版、 二〇〇九年) 四頁参照
- 132 相承学薗! 編 真宗相伝叢書』 第 巻 (方丈堂出版、 二〇〇九年) 二三五 - 二三六頁参照
- 133 稲葉秀賢 「還相回向の表現」(『大谷大學研究年報』第一〇号、 一九五七年)六四頁参照
- 134 普賢大圓 『眞宗概論』 (百華苑、 一九五二年)二五〇頁-二五一頁参照。
- 135 内藤知康 「「方便化身土文類」の意義」(『真宗学』第九一・九二号、一九九五年)二八三頁参照、
- 尚 内 .藤が註で引用している講録の箇所と筆者が引用した箇所は、 中略を含め若干の相違がある。
- 136 高木昭良 『教行信証の意訳と解説』 (永田文昌堂、 一九七五年)七一九頁参照

- 137 高 木 昭 良 『教行信 証 の意訳と解説』 (永田文昌堂、 一九七五年) 七一九頁参照
- 138 普賢大圓『眞宗概論』(百華苑、一九五二年)二四九頁参照
- 139 梯實圓 教行信証の宗教構造:真宗教義学体系』(法蔵館、二〇〇一年) 四二頁参照。
- 140 内藤知康 「「方便化身土文類」の意義」(『真宗学』第九一・九二号、 一九九五年)二八八頁参照
- 141 大原性実 『教行信証概説』(平楽寺書店、一九五九年)三一七頁~三一八頁参照。
- 142 桐溪順忍 『教行信証に聞く』(下巻)(教育新潮社、 一九七〇年)一〇一頁参照。 尚、 引文中における

別由の第一・第二」とは、善譲による、「違順を詳にして、捨帰せしめんがため」という総由 の ぼ

か、 め」「修入の得失を弁明せんがため」「俗諦の開遮を料簡せんがため」 「方便の願意を開示せんがため」「釈尊の誘引を開示せんがため」「相承の師釈を分別せんが といった別由における別由第 た

と第二である。

143 藤は類似の立場の先哲として次のように挙げている。 内藤知康「「方便化身土文類」の意義」(『真宗学』第九一・九二号、一九九五年)二九七頁参照。

内

- 144 普賢大圓『眞宗概論』(百華苑、一九五二年)二八二頁参照
- 145 大江淳誠 『教行信證體系』(永田文昌堂、 一九五〇年)二三三頁参照
- 146 浄土真宗本願寺派宗學院 『本典研鑽集記』下巻(方丈堂出版、二〇一二年)二六八頁参照
- 147 梯實圓 |教行信証の宗教構造: 真宗教義学体系』 (法蔵館、 二〇〇一年)四二頁参照
- 148 桐渓順 認認 『親鸞は何を説い たか・ 桐渓順忍集(昭和仏教全集、 第八部 一)』(教育新潮社、 九六四

七〇頁参照。

### 第五章

「化身土文類」の現代的解釈

#### 小序

き、 は、 ことにより、 よって、 前章では、 そこから「 真仮偽判 従来は排他主義的視点からが中心であった「化巻」 「化巻」 現代の他宗教の存在意義を見出すことが出来る可能性について言及した。 に代わる「化巻」の視点として、統合というキーワードから再検討していきたい。 化巻」 全体に対する見方の歴史的変遷を確認した。 の現代的解 釈の可 能性と課題を確認していきたい。 の解釈を包括主義の立場から見直してい そこから、 真仮偽判 以外の視点に立つ そこで本章で それ に

## 第一節 選択と統合

な、 方、 説とされてきた鎌倉新仏教史観の共有概念の れ な図式で捉えられ、 は、 例えば、末木文美士によれば、 従来、 他教に 後者は 親鸞に限らず鎌倉仏教を開祖したとされる祖師 親鸞 「プロテスト」〈抗議〉する姿勢は、 に 向専修」「密教否定」「神祇不拝」「プロテスタ おける他教観 前者の特徴として「兼学兼修」「密教的」「神仏習合」「カトリック」が挙げられる一 が排他的性格を帯びて捉えられてきたことは既に述べたとおりである。 鎌倉新仏教史観は、 「選択」と「専修」という性格に起因すると考えられる。 その後に提唱された黒田俊夫の顕密体制論によっても克 ₹ 1 に概ね共有される理解である。 わば 「旧仏教」と「新仏教」という二項対立的 ント的」であるとしている。 それは、 150このよ 長らく定

服されておらず、 例えば、 佐藤弘夫は鎌倉仏教の祖師とされる法然、 ょ いって長り らく他は 教 に批 判的 な祖師と 親鸞、 して鎌 道元、 倉仏教は捉 日蓮について次のように言及してい えられてきたきら 1 が ある。

る。

151

る。 は 行 定 の宗教の革命的 伝 坐禅だけだ」 の専修を主張すると同 の一行だけを選びとり、 統仏教に対する彼ら (括弧内筆者) な意義があった。 彼らがつくりあげたのは、 (法然、 時 に、 そのひたむきな実践を勧めた点にあるのではなかった。 他の一切の仏神・ 親鸞、 「念仏以外では往生できない」「題目でしか救われない」「成仏の道 道元、 日蓮) このようなきわめて排他的な信仰体系だったのであ 教行の価値をはっきりと否定した点にこそ、 0 独自性 は、 単 に 念仏や 唱題 坐禅とい 仏に対する つ 彼ら た特

的 存在を包み込む性格があったのではない るとされた「選択」 に捉え直す前提として、 か Ĺ 近年鎌 **倉仏教に対して新たな捉え直しがされてい** は、 あるひとつの行を選ぶ行為である一方、 「統合」という新しい視点から鎌倉仏教を見直してみたい。 か、 という視点である。 る。 そこで本節では、 同時に そのひとつに、 「統合」 という他の行や宗教的 従来鎌倉仏教に共通す 浄土真宗を包括主義

## 第一項 平岡聡の〈統合〉論

定し、 は、 末木以外にも見ることができる。 統合」という新たな視点から、 捨て去るという意味合いが強かった専修について、 鎌倉仏教が捉え直されていることは既に述べた。 例えば、 平 岡聡は鎌 次のように言及してい 倉仏教の 専修 の概念に着目 . る。 このような動向 し、 従来は 他を否

修」 たちの"思い"である。 鸞の信心、 と考えられているし、 般に 「専修」と言えば、「一行のみを選択し、 道元の坐禅、 そして日蓮の唱題など、 152 それはそれで間違えではない。 一行のみを選び余行を捨てるという取捨選択 専らそれを修すること」 ただ私が問いたい を意味する。 のは、 「専修」 法然の念仏、 に込めた祖 が 親 師

選び取り、 その上で平岡 そこに全仏教を含み込んだという視点から考察し、 は、 専修という概念は、 釈尊以来多様化した仏教体系 次のように述べてい (全仏教) から、 、 る。 ある特定の行

化した仏教を統合し、 ンスを" 彼ら宗祖たちは総合的 えを出したのが鎌 行" に集約するなら、 倉新仏教の宗祖たちの専修思想であったということになる。 な視点に立って、 一行に収斂させたのが専修思想であるから、「゛一行゛ それは何か」という問題意識から出発し、それぞれの立場から答 「結局、 ブッダが説い た仏教とは何だったのか (専修) 長い歴史の中で多様 が"全仏教" /その エッセ

one)として確立したのである。 として選択したのでは を含み込む」、ここが鎌倉仏教のポイントなのである。 ったが、 鎌倉新仏教の祖師たちはその「多様化し細分化した末端の一行 なく、 逆に「多様化し細分化した仏教のすべてを一つに集約した行 153 仏教は長い歴史の中で多様化し細分化してい (one of them) を 「専修」

大きく転換させたことにより、 ら の 選択を排除 解釈することが可能である。 このように、 しながら 平岡 の論考によれば、 f, 同時にその一行に他のすべてを収斂されるという言わば包括主義的 他の一切を包括することを可能にしたとしている。 なかでも、 従来排他する性質が強調されていた専修の概念は、行としては 法然の念仏思想については、 念仏のもつアイデンティティ な視点か

弥陀仏のみならず、ブッダや諸仏、すなわち一切の仏も選択されたのだ」という八種選択の物語を創造 合する行(all in one)に仕立て上げた。<sup>154</sup> することで念仏のアイデンティティを変え、 心者向けの行にすぎなかった。 法然が出現するまで、 念仏は数あるうちの一つの行 しかし、法然は念仏を本願念仏から選択本願念仏に変更し、 事実行、 唯一の往生行(the only one)、 (one of them) であり、 かも劣行、 あるいは全仏教を統 さらに あるい 呵 は初

# 第二項 竹村牧男の〈統合〉論

本人の国 鎌 倉仏教を 民性という視点から次のように鎌倉仏教を位置付けてい 「統合」という視点から捉え直す動向は他にも見ることができる。 る。 例えば、 竹村牧男は日

の点が現れているでしょうし。 きているわけです。  $\mathbb{H}$ ることができると思います。 € 1 13 瞬・一事のうえに把握することを得意としたりする国民性などによるものであるでしょう。 う側面もあるでしょうし、 ることは当然のことです。 本 仏教の思想は、 また、 インド以来の仏教の展開 日本仏教は大まかに言って、 念仏すれば救われるとか、 実際、これまで見てきたように、 一方、すべてを簡易化・省略化していこうとしたり、 (中略)それは、やはり仏教思想の歴史的展開の必然性によるものと の頂点にあるのですから、 行の簡易化、 唱題すれば救われるとか説くところに、 実に深い思想的営為が積み重なって 信の 極め 重視に向 て高度なもの あるいは時空を かっていると見 とな って

他的ではなく、 があることを指摘し のように、 他と共存することを目指す融和的な性格であるとも言及している。 竹村は鎌倉仏教が勃興した背景に、 てい る。 ただ、 その 「簡易化、 省略化」 日本人の された「行」により生まれた宗派性 「簡易化、 省略化」する文化的要素の存在 は 排

救 £ 1 の簡便化は修行の方法論に関することですが、 日本仏教の宗派はその方法論をめぐって分かれ

関 性 で あ 11 11 7 ŋ, わると同時 ますが、 しょう。 という尖鋭: を見つめて理論 ると言えます。 細かく宗派 しかし必ずしも互いに排他的 日本仏教はそのように宗派性に富んでい に、 化した主張が伴われることがしばしばとなったわ むしろ日本人の国民性によるものではない に分かれて互いに自宗の正当性を主張し合っているのは、 を組み立てていることが多く、 特に末法思想 の影響を多分に受けて成立した鎌 ではありません。 そこに念仏なり唱題なり、 て、 お それは、 0 つおの自な かと私は思い けです。 仏教という宗教の らの真理 倉新仏教は、 韓国 ・ます。 この 性・ などの 日本独特と言ってよ 正当性を主張 道でしか 人間 仏教は総合的 と性格が の も大い 救 律 わ 0 凡 れ て に で な

# 第三項 末木文美士の〈統合〉論

る。 て、 その・ 統合の要素が存在することを指摘してい 節 0 上で、 冒 頭 で 触れ 末木は当該史観 たように、 を 鎌 倉仏 「きわめて偏執 教 の祖 る。 師 が排他的とされた背景のひとつに、 的 な二項対立主義」とした上で、 法然の念仏観に 鎌倉新仏教史観 つ が

あ

ŋ 法然は選択主義を唱え、 に お で、 ζ ) て、 主著 それによって仏教全体を再編 , の 『選択本願念仏集』は、 他宗を否定して、一 Ĺ 種 0 教判 向専修の念仏を主張したとされてい 諸宗諸行を否定するという構造を持っている。 論と考えられ、 弥陀による称名念仏の選択を中 る。 確 か に それだ その 通

け見ると、 11 法然においても単純な選択ではなく、統合への志向が強く見られる。 「きわめて偏執的 な二項対立主義」 のように見られるが、 必ずしもそのように断定できな

きる。 見た平岡の視点と近似しており、 得が念仏に包括されるという重 さらに末木は、 法然における統合性について、 層 専修には 的な見方が存在しているという論を展開してい 「排他」 念仏以外の他の行が否定されると同時に、 と「統合(包括)」 の両 面の性質があることが指摘で る。 この視点は その一 既 切 0

その体 始 で、 的 第 行について考えてみると、『選択集』第四章では、 揚するという形で、 理が含まれるが故に、 択集』第三章によれば、 では、 なものになってい に、 名号の絶対性が確立するという構造になっている。 から考慮外に置かれるわけではなく、その体系の中に統合されているのである。 系の中に含みこまれ、 『選択集』 その末木の論を詳しく見ていこう。 の体系自体におい 阿弥陀仏を頂点とする諸仏の統合的な体系が形成されることになる。 る。 他の行は不要となるというのである。その点で、弥陀の名号は内容豊か 『選択集』の全体は、それを弥陀のみならず、 念仏は弥陀の所有するすべての徳を含んでいるのであり、 その上で否定されるという重層的な構造に て、 諸行は単純に否定され、 諸行は 即ち、 『無量寿経』 弥陀の選択を釈迦・諸仏が承認し、 切り捨てられるわけでは 釈迦も諸仏もみな称賛すること の三輩段に収められることで、 なってい る。 そこにすべて (中略) 第二に、 それ故、 さらに、 な な統 諸行が の 宣 真 合 選

は、 る 0 そのことは密教などとの併宗を否定することでは、 行 浄土宗を諸宗と並ぶ一宗として立てるということは、 であり、 に はもちろん、兼学兼修も可能である。 b 専修念仏 諸宗を否定することにならない。「宗」はいわば大学の学部、 のではない。 天台律の後継者であることを妨げることではない。 その意味での仏法の全体性 の主張と天台僧としての活動が矛盾しているかのように言われるが、 は 確 か 全体としての諸宗の枠の中に、 に 「浄土宗」 の立宗を意図し 総合性は維持される。 同じ頃栄西は『興禅護国論』によって「禅宗」を立宗し ており、 従来の八宗に加えて、 なかった。 諸宗との併存を前提としているのであ 法然は そこでは明 法然の場合も同じであり、 あるいは学科のようなもので 「内専修、 白に諸に 「浄土宗」 外天台」などと言われ、 行否定を立てる。 を入れようというの 決して両者は矛盾す 浄土宗の立宗 り、 あ たが、 か 直 並

# 第二節 選択と統合の具体的事例

0 研 新仏教中心論 い視点から鎌 鎌 動 倉仏教の 向 を踏まえ、 本節では井上見淳、 祖 倉仏教を見直す動向を平岡、 が存在することは既に前項で述べた通りである。 師 たちが 過去に統合という視点から親鸞思想を研究した論考はなかっ 選択」 信楽峻麿、 Þ 「専修」という視点から排: 末木文美士の論考を確認したい。 牧村、 末木の論考を通して考えてきた。 その上で、近年見られる統合とい 他的と見なされ、 尚 普賢大円と稲葉秀賢らに その たのかという問題意 本節では、 思想背景に それ う は 新 鎌 ら 0 倉

よる、 を考察した代表例であるが、すでに前章で詳しく扱っているため、 「化巻」 全体を還相回 .向の表現であるとする説-還相回 [向表現 説-は、 ここでは省略したい。 統合という視点から親鸞思 想

#### 第 項 井上見淳の統合論

系化されたとし、 井上見淳は、 親鸞によって排他されたとされる神祇の存在につい 次のように述べている。 て、 阿弥陀仏のもとに再構築し

存在性 と 否定するものでも、 あ 方でもない。 ばならない課題であったと言えよう。 そうした状況下におい 親鸞は当 る。 ί √ ってよいだろう。 勿論門弟内にも は阿弥陀仏のもとに、 時さまざまな問題を抱えて 親鸞は、 勧善懲悪という意味では仏教を翼賛するから一 156 て、 逆に神々などのそういった超自然的存在は、 「造悪無礙」に代表されるような過激な者がいたことも事実であるが、 選択本願念仏の立場からの護教論の確立はどうしてもクリアしてお 再構築して体系化し、 ζ ) たが、 そこで親鸞が取った手法は、 その <u>ー</u>つ 阿弥陀仏中心の仏教観 は神祇不拝とあげつらわれ受けてい 定の評価を与えるといったやり 決して一 帰依の対象から外したが、 (世界観)を確立させた 切の神々の存在自 · た弾 体 その また か 圧

ね

を

び、 仏を中心とする仏教的意義づけを与える作業でもあり、 よって一度排 さらに 偽に 文意』ではそれ 井上 つい て述べ は 他された偽の存在 親 た箇 らを阿 鸞 が略 所 3弥陀仏( 記 と扱ってきた単純な見方に反省を加えている157。 した に積極的存在意義を新たに見出した点を指摘しているが、 の応化としている点を取り上げ、 『須弥 四域 経 断片 に 統合の一 お ί √ て、 事例ともいえるだろう。 日月を日天子・月天子とした上で、 従来「化巻」(末)を このように、 井上は 外教釈」 れ は 阿弥陀 親鸞 唯

## 第二項 信楽峻麿の統合論

凝視 理 る。 の存: 対等する真理として、 けてくる<sup>159</sup>」としている。 自己存在を徹底して相対化しつつ、自己に対する他者存在を全面的に肯定し、それを尊重する世界が展 の主 信 すなわち、 尊重するということにおいて、 Ĺ 在 楽 この縁起: 峻 張に対しても、 それにめざめてゆくこと」158とした上で、「その信心の内実において、その信心の必然として、 麿 ば 性 信楽によれば、 親鸞浄土教における信心の内実を その無常性、 ただちに承認したということではなく、 その一切を因縁生起した縁起的存在として肯定的に捉えることが出来るとしてい その具体例として、親鸞の神祇観について、「自己の選択した究極的な真理に 自己の宗教的真理を保持しながらも、 無我性について深く教えられ、 間接的に日本神道の存在を是認したというわけである」160としてい 「仏法の道理、 その神祇を信奉する人々の存在を肯定 それにかかわる自己の執着性、 智慧に厳しく照射されつつ、 自己と異なる他者や、 相反する真 虚妄性を 自己自

る。

在 自身の宗教的 的実在〉 超越した存在であり、 大いに相違するものの、 れてくる161」と述べているが、 くことが出来るという見方であるともいえるだろう。 なるものであり、 とは の縁起について信楽は、「この世界のいっさいの現象、 明確 162と同一のものと考えられるが、 価値観 に峻別すべきと考えられる。 それ (仏教あるいは浄土真宗) 一見するとジョン・ヒック(John Hick) は有にして無、 その存在を存在たらしめている根源は、 これは言葉を換えれば、 無にして有なる、 信楽はあくまでも仏教における諸行無常や無自性空とい の範疇における理解であり、 この信楽が言及する根源的存在は、 宗教が複数存在する現実を、 仮としての存在にほかならないとうことが 存在はすべてが本来において無常にして無我 の提唱する宗教多元主義における すべて同一なる世界へと統合され ヒッ クにおける〈本性的 現象面にお 人間 の認識 11 〈本性 った 知 ては て

# 第三項 末木文美士の統合論

\$ た親鸞においては、 の 体系 木は前が の中に含みこみ、 方的な選択と他なるものの否定的な切り捨てではなく、 述 の通 り、 『観無量寿経』の悲劇がすべて還相回向の菩薩によってなされたことや、 鎌倉仏教を統合という視点から捉え直し、 統合していくことを目指していたことが知られるであろう」163としている。 他なるものを配慮しながら、それを自ら *€* 1 わゆる新仏教の祖師たちにあって 聖徳太子や ま

法然が聖者の権化とされたことなどを取り上げている

皆、 る。 師 略 仏 菩薩だけでなく、 はそれをさらに極端まで進める。 至菩薩の化身であるということは、 きわめて近い発想である。(中略)こうした立場から、 は聖者の化現だということになる。 の話は、 ここでは たちはすべて一つに統合される。 であり、 聖者の化現都見られることになる。 これら(『浄土和讃』 そこから、 すべて仏が方便して仕組んだ一場の劇であり、 (『浄土和讃』 釈迦牟尼仏はその応現であるとして、 仏の教えを広める教化的な活動は、 阿弥陀でもあり、 括弧内筆者)、『法華経』 括弧内筆者)によれば、 (中略)これら(『浄土和讃』 164 このことは、『教行信証』の序などにも見られるが、 またかつて道綽も善導とも化現したというのであって、 親鸞だけでなく、 とりわけ師の法然 の久遠実成の釈迦仏を転用して、 阿弥陀仏を、 浄土教が説かれる機縁となった阿闍世・韋提希ら すべて阿弥陀仏などの応現と見なされる。 ある程度法然門下で共有されてい 聖徳太子はもちろん、浄土教の高僧たちは 阿闍世や提婆達多の悪人たちもまた、 (源空) への尊崇は厚かった。 一切仏を統合する最高仏と位置付け 括弧内筆者)によれば、 뎨 弥陀仏こそが 、たが、 本地 法然は勢至 法然が勢 彼ら祖 垂迹に じつ 親鸞 中

なパンテオン」を形成しているとしている。 その上で末木は、 先に見た井上の阿弥陀仏中心の 仏教観と近似 Ĺ てい る 阿 .弥陀仏中を頂点とする壮大

拝

や法然崇拝もおかし

いことになろう。

165

り、 お 7 ح 13 親鸞は ことが かしなことである。 れ その らの 分か 和讚 神祇信仰を否定し、 冥 る。 (『浄土和讃』 なる世界は阿弥陀仏を頂点とする壮大なパンテオンを形成しているのである。 親鸞もまた、 阿弥陀仏だけ崇拝 括弧内筆者) 神祇不拝を主張したかのような言説が流布したことがあるが、 「顕」 なる世界の裏に して他はすべて否定するというのであれば、 を見れば、 親鸞が決して神祇信仰を否定している 「冥」 なる神々の世界を見てい た中 親鸞の太子崇 世 のではな 人で それ か は つ

# 第三節 統合の課題と可能性

能性 が 論考を確 統合論と積極 ためなりけり」という個の救済という立場から提示していきたい。 最 に 後に本章 つ 認 ζ) 、て検討、 į ・では、 的 それら 統合論 ていく。 親鸞が言及してい の課題を考察していく。 の二つの枠組みに分類し、 その前提として、 な 61 神教をはじめとする現代の 現代における他宗教を その上で、 各々の代表として松尾宣昭とポ 浄土真宗独自 〈統合〉 他宗教を の 新たな包括主義を し レル ていく可 〈統合〉 F する課題と可 能性を消 二 親鸞 ツ タ 1 極 人 的 の

# 第一項 松尾宣昭の消極的統合論

を積極的態度とした上で、 消極的統合論 の代表者として松尾宣昭が挙げられるが、彼は従来の他宗教理解 消極的態度も可能であるとし、 以下のように述べてい る。 に おける類型論

ともあるではあろう。 あ その宗教を実際に生き抜いてみる以外にはない166。 他宗教のことは自分には理解 うる。 確かに消極的態度を取ったからとて、 (中略) 不可能なのだから、 或る宗教を文化現象としてではなくまさに宗教として理解するとは 他宗教に属する文章を読んで独善的心理状態になるこ それには 切 /関知しないという消極的 な在り方で

とは十分可能であると考えられる。 その存在を縁起的存在と認識しながら、 このような松尾の考えを援用した場合、 同時 例えば、 に教説の内実は 他宗教を 〈わからない〉という消極的態度をとるこ 〈一切関知しない〉 とまでは言わずとも、

# 第二項 ポール・F・ニッターの積極的統合論

(Paul • F • Knitter) 積極 的 統 合論 の代表者としては、 が挙げられる。 近年新たな宗教多元主義を提唱しているポール 彼は、 人間における宗教的アイデンティティは単一ではなく複合 ・ニッター

他宗教の存在を排他せず、関係を維持・構築することが出来るとする。 となる宗教〈コア・レリジャス・アイデンティティ-core -religious-identity〉を抱きながらも、 的であることを仏教における 〈無我〉 の思想を手掛 かりに指摘している。 すなわち、 自身にお ける核 同 時に

教観を考察する上での参考となる。 て〈従仮入真〉した後は他宗教 religious-hybrids> いると言える。このニッターによる新たな挑戦は、 〈従仮入真〉した後も自己と他宗教(外教)との間に積極的関係を維持・構築できることを示唆して その上でニッターは、 であることが可能であるとする167。このニッターの考えは、従来の浄土真宗にお 〈ダブル・ビロンギング-double-belonging〉や〈レジジャス・ハイブリッド-(外教)の存在をすべて〈暫用還廃〉するとされた見方とは異なり、 〈統合〉 の新たな形態であるとも言え、今後の他宗

# 第三項 新たな包括主義の提示-「親鸞一人がためなり」の立場から-

ば、 と捉えることは極めて困難と考えられる。よって、他宗教(外教)の教説を積極的に〈統合〉 P 存在意義を還相回向 ص 従来と同じく、 方で、他宗教 に 限定されるため、 (外教) 〈権用〉 の具体的表現としながらも、その教説が権用となり得るのは内外における の教説を積極的に 既に見た四句分別における「外にして外」なる他宗教の教説を全面的に と捉える場合で考えられるが、 〈統合〉することは果たして可能であるのだろうか。 還相回向表現説を提唱している普賢も外教の すること 「正なる 例え 方便

は 困 難 であ Ď, 〈簡非〉 とい う見方が依然として他宗教 の教説に対する基本的見方として 有効であると考

えら

義は 越性を主張することには直 その教義と矛盾する他 0 元主義者 排 ح あくまでも自身 他 主 簡 一義は、 非とい から 批判されてきた経緯が う見 自己の宗教、 7の枠・ 方は、 の教説を受け入れる可能性を否定せざる得ないことを意味する168。 内 既 結しないと考えられ、 に に述べ おける他宗教の可能性を否定したまでであり、 信条を絶対視し、 ある。 たラー し ナー か Ļ 他宗教に対する批判的 0 類型論 排他主義の有効性は依然としてある。 自身の宗教を信: に お け る排 仰 他 眼差しが窺えるため、 主義に該当すると思わ (ある すぐさま他宗教に対する優 € √ は 目覚め) また、 することは 従来宗教多 れ る 排他分 が

ある 姿勢が取り得ると思 に捉えなおすことは可 以 ては理解できない、 Ê 方、 の点を踏まえると、 個 々人の主観 ゎ れ あ 能であるといえる。 的 る。 る 親鸞が言及していない 立場から、 € √ は取り入れることができないとい その存在を縁起的、 その上で、 他宗教の 教説 教説 ある 0 内容に関していえば、 つ € √ を普遍的 た従来の は還相の菩薩による教説などと包括的 に 〈簡非〉 〈統合〉することは とい あくまでも自己 つ た排: 他主 不 可 に 能 お で

る試みについて、 のように、 普 石田 遍 的 慶和 な立場とは異なり、 は 勧 経 の韋提希たちのスト 個 られ う限 定的 な立 1 リー 場 に即 か 5 して次のように言及してい 〈他者〉 0 存在を統 合し、 る。 理 す

親 が このように、 韋提希たちを 「権化の仁」 と仰ぐ気持ちは、 そのまま 歎異 抄 の 弥陀 の 五.

定としてある。 鸞 る 遍 己限定として見いだされるの な あ 劫 ý, 思惟 本 に転ずるのでもない。 が つて 人」といわれる徹底した個の立場というもの 願力の具体的な実現 そ 0 れ 願 いることは、 は をよくよく 「多生にも値 親鸞に 、案ずれ、 言うまでも お たる ζ ) 特殊はあくまで個に対する特殊としてあるとともに、 てはこのような意味で、 ひがた」 ば、 である。 「権化」として、 ひ な 61 ځ e J そこでは、 本願 へに であろう。 親 に 遇 鸞 個としての自己に受け取ら ₹ 1 個 がある。 人がため 中 韋提> が 略) 億劫にも獲がた」 直ちに特殊では 希 親鸞が その が、 なりけり」 普遍的 個 の立場から、 権化」 中 な如来 な ζ ý € √ という場合、 真実の浄信を獲た喜び 略) れ し、 てい 0 ك 救 特殊者が普遍者 また普遍 また特殊 いう気持 るの 済の は である。 そこには が たらきであ 0 ちと 特殊的 直 ち に 0 つ 限 親 で

鸞における救済観の特徴とも言えるが、 と考えられる。 の存在を自己に ح 0 石 田 0 論 対する このような、 を援用すれば、 「特殊」 あらゆる宗教的存在 として、 他宗教の教説 さらに その点につい は理 は還相 のすべてを 解できなくとも、 て岡崎 の菩薩や縁起 秀麿は次の 「個に対する普遍の その 的存在として解釈する可 通り述べてい 教説や信! 特殊」とする見方は 仰者 る。 (他宗教 能 性 0 信者) が あ

私 自 親 身 鸞 に向 は 0 救 뎨 済 弥陀 けられ、 ば 成立 仏 0 する。 そのはたらきによって「この私」こそが煩悩具足の凡夫であると自覚させるこ 願 £ \ が 唯 親 鸞 自分に に お け る救済 か け 5 は れたものであるという。 徹 底的 な利他 行 の は たら ح の きが 対 他 0 0 誰 関 係 で b に お な 61 7 この 親

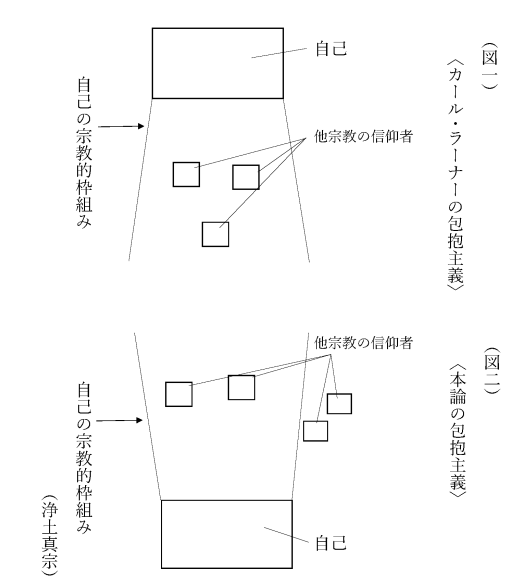
と、「自力」を否定することに即して成立する。170

う、 なも な ことが可能であり、 するという考えである。 € 1 他宗教の信仰者を未だキリスト教に出会ってない しろ私と阿弥陀仏の枠内に統合された有機的 上げている。 はその下に位置づける視点において、〈上から目線〉 そ 以上のように、 ら上 のが位置し、 ナー むしろ現実世界における「他者」も含まれ、 題に関し と の 一 ラ わ ば自 で、 の包括主義に近似しているが、 ナ 「親 対一の関係に包括され、 すなわち、 て、 1 身の信仰している宗教や真理体系を山の頂上に位置づけ、 の包括主義では 鸞 それを統括、 他宗教 親鸞が法然や自分の妻といった現実世界における そこに 個人に 「他者」を菩薩 この論を援用すれば、 (外教) は浄土真宗か否か、 おける救 支配する形で上部には高次・特殊な存在としてのキリスト教が位置す 「上下関係へと置き換えられ」た状態であり、 の教説 ί √ その特殊的関係性において菩薩 の 彼の包括主義 は排 (或いは還相の菩薩) 成立 他的 なつながりとしての新たな位置づけが生まれてく に あるいい 自己と異なる お が、 それらを阿弥陀仏の救済活動の一環と見る視座が存在 に理想 *i* √ て、 は、 解しながらも、 は仏教か否かといった宗派や宗教の壁は薄れ、 いずれはキリスト教によって救われてい とされてきた。 現実的 図 「他者」 と仰ぐ姿勢は、 のように自身の宗教を絶対視した上で、 な 他 「他者」 その存在を の存在は、 (あるい なぜなら、 |者 他宗教の信仰者を山 が を菩薩と捉えたことを取 経典の登場人物に限 £ \ 「下部には基本的 は か 뎨 小原が指摘していると 〈統合〉する見方は に |弥陀仏と自己 還相の菩薩) 関 わ る 「の中腹 、 く と (私 定され とい 般 む つ

る」からである。

る。 いては、 在であったとする立場からするならば、 地平かそれ以上のレヴェ しかし、以上見てきた〈統合〉は、 またそこに、浄土真宗独自の新たな包括主義を構築できる可能性があると考えられる。 畏敬の念を抱く対象であり、ラーナーの包括主義が課題とされた点は克服できると考えられ ルに位置づけている。さらに、あらゆる他宗教の存在は自己を真実へと導く存 図二のように、あくまでも他宗教の信仰者を縁起的存在とし、 帰依の対象から外す一方、 阿弥陀仏と私という宗教的枠内にお

小結



己に於いては排他しながらも、 反する見方が同時的に存在する親鸞の他教観を踏まえれば、「化巻」の現代的解釈も同様に、 義的視点から捉え直すことによる課題と可能性を確認してきた。その上で、「選択」 以上、「化巻」を現代的にどう解釈することが出来るのか、 の両側で 面 から他宗教を現代的に捉え直すことの余地が存在することを指摘した。 尚もその存在を包括するという見方に立つことにより、 という問題を「統合」 と「統合」という相 という新たな包括主 排他主義と包括 他宗教を自

#### 註

150 宮本久義、 堀内俊郎編 『宗教の壁を乗り越える-多文化共生社会への思想的基盤』(ノンブル社、二〇

六年)二二八頁参照

佐藤弘夫『鎌倉仏教』(ちくま学芸文庫、二〇一四年)一二九-一三〇頁参照

平岡聡 『鎌倉仏教』(角川選書、二〇二一年) 四十八頁参照

平岡聡 ·鎌倉仏教』(角川選書、二〇二一年)四十七頁-四十八頁参照

153

152

151

154 平岡聡 鎌倉仏教』 (角川選書、二〇二一年) 一五五頁参照

155 竹村牧男『日本仏教 思想のあゆみ』(浄土宗出版、二〇一九年)三五三頁参照

156 井上見淳 「親鸞における偽の位置づけに関する一試論:真仮偽判への疑問を通して」 (『龍谷大学大

学院文学研究科紀要』第二五号、二〇〇三年)三三頁参照

- 157 井上見淳 「宗祖真蹟 断 簡 須弥四 域経文」 について」(『宗学院論集』 第八〇号、二〇〇八年) 八五頁
- 158 武田 谷大学仏教文化研究所、 龍精 編 比較を超えて:宗教多元主義と宗教的真理、 九九七) 四八頁参照。 阿弥陀仏とキリスト、 浄土と神 . の 国 龍
- 159 武田龍精編 『比較を超えて:宗教多元主義と宗教的真理、 阿弥陀仏とキリスト、 浄土と神 . の 国 龍
- 谷大学仏教文化研究所、一九九七)四九頁参照。
- 160 武田龍精編 『比較を超えて:宗教多元主義と宗教的真理、 阿弥陀仏とキリスト、 浄土と神 : の 国 龍
- 谷大学仏教文化研究所、一九九七)一七参照。
- 161 武田龍精編 谷大学仏教文化研究所、 『比較を超えて:宗教多元主義と宗教的真理、 九九七) 四七頁参照。 阿弥陀仏とキリスト、 浄土と神の国』

龍

- 162 根敏幸 的実在とは経験不可能な実在そのものを示す。 実在であり、 itself)の二つの側面があるとされる。 ヒックによれば、 人間 が認識したものが経験的実在になるとし、 『宗教多元主義とは何 神教におけるヤハウェをはじめ、シヴァ、ブラフマン、ダルマなどがある一方、 実在には経験的実在(the Real as humanly experienced) か (晃洋書房、 経験的実在とは、 二〇〇一年)九六頁-九九頁 あくまで実在を二つの側面 尚、 この二つは、別々の事柄ではなく、 個々の文化的背景に基づきながら表象された に分類したものである と本性的実在(the Real in 本性的完 実在を 本性 (岸
- 163 宮本久義、 堀内俊郎編 『宗教の壁を乗り越える-多文化共生社会への思想的基盤』(ノンブル社、

六年)二三〇頁-二三一頁参照。

- 164 宮本久義、堀内俊郎編『宗教の壁を乗り越える-多文化共生社会への思想的基盤』(ノンブル社、二〇
- 一六年)二三二頁-二三三頁参照。
- 165 宮本久義、堀内俊郎編『宗教の壁を乗り越える-多文化共生社会への思想的基盤』(ノンブル社、二〇
- 一六年)二三四頁-二三五頁参照。
- 166 松尾宣昭「ヒックの「宗教多元主義」について」(『竜谷哲学論集』第一一号、一九九七年) 四六頁参
- 167 some relationships that form our identity have a primacy or greater influence on us over others」 4気 コッターは、「Our religious self, like our cultural or social self, is at its core and in its conduct a hybrid 鮥)But being religious hybrids doesn, t mean that we don, t have an identity. It doesn, t exclude that such thing as a neatly defined, once permanent self. Wer re constantly changing and wer re changing through the hybridizing process of interacting with others who often are very different from us. (+ forming a sense of self and then expanding or correcting that sense as we meet other selves. There is no takes shape through an ongoing process of standing in one place and stepping into other places, of 九)二一四頁-二一五頁)自身を〈Buddhist-Christian〉あるいは、〈Christian-Buddhist〉であるとし ∜ (Paul F. Knitter 『Without Buddha I could not be a Christian』 (One World Academic 11○○ That means that our religious identity is not purebred, it shybrid. It snot singular, it splural. It

ている

168 自身の信仰する宗教の真理体系の主張が直ぐに他の宗教的真理の拒絶を意味するわけではない。 まれる。しかし、 例えばプランティンガ には絶対ではないが、 房、二○○一年)二三頁)とするように、自身が信仰する真理体系の主張には、 る主張を排除する要素を含まざるを得ないのである」(岸根敏幸『宗教多元主義とは何か』 トレルチ(Ernst Troeltsch)のように、自身の信仰している宗教的真理が、客観的 個人の確信、 (Alvin Plantinga) あるいは信仰という面においては絶対であるとする考えもあり、 は、「ある主張を提示することは、 実は同時に、 排他主義的要素が含 (晃洋 それに反す

170 169 中村博武、 石田慶和 五年)二三六頁参照。 『教行信証の思想』(法蔵館、 古壮匡義、本多真、 岡崎秀麿『宗教を開く - 宗教多元主義を超えて』(聖公会出版、二〇 二〇〇五年)六十八頁-六十九頁参照。

\_\_\_

### 結論

#### 第 節 各章 の

目的 一つの見解という性質も併せ持ってい 61 て、 本 が 解 論 ある。 の キリスト教に代表される他宗教をどのように視ることが出来るのか、 は、 モデルを提 親 また武 鸞 が 生きた鎌 田 示 Ĺ 龍精の「化巻」を現代的に 総じて親鸞思想と宗教多元主義における新たな可 倉時代とは宗教的、 る。 文化的 「リヴァイズ」すべきであるという問題提起に対する に大きく異なる環境 に と お 能性を提示することに か う浄土 れ て ć J る現 真宗独自の 代社会に 他宗 そ

宗教的 が、 は排 教多元主 ける経典観、 各諸問題を論じてきた。 第一 に ル これらの目的に対し本論では、 他主義、 おける課題を論じてきた。 ・ニッター 章では、 理解 仰 義 や目覚めとい に即して包括的に捉える可能性が存在し、 の研究者からは排他 4 包括主義、 他宗教理解の類型論を再検討してきた。 「化巻」 (Paul F. Knitter) った宗教体験には 多元主義の各類型をキリスト教と仏教双方の側からその具体例を確認し、 に対する見方の歴史的変遷、 改めて各章の要旨をまとめると以下の通りとなる。 主義、 その上で、 ①他宗教理解における類型論、 の類型論における各定義を概観した。 包括主義を時代遅れとする見方 排他的要素が必然的に含まれ、 従来三者択一、 あるい ⑤ 「化巻」 第一節では、 あるいは四者択一を迫る風潮があり、 は、 自身 の ②親鸞に 現代的解釈といっ アラン・レ の宗教的理解の範疇を逸脱した (優越的置換主義) 同 その上で、 .诗 おける聖道 に 他 イス (Alan Race) の宗教的 第二節から第四 門観、 た五つの が存在 存在を自身の (3) 論 親 点か 鸞に L か た 類型 とポ お

論

することができ、 に対 しては 他宗教に対するモデルとして重層的姿勢をとることができることを確認した。 不可 知 とするなど、 枠組 みを設定する場 所 に よって他宗教理 解 の姿勢も柔軟 に

の事 効であることを確認した。 教以外の信者の救済を独断 確認してきた。 その上で、 例を確認することにより、 従来宗教多元主義の立場か 特に、 ラーナー 的 に論じたラーナー 包括主義の内容にもかなりの の包括主義が批判されてきた ら批判されてきた排: の包括主義に特有の 「幅が存む 他主義や包括主義の 「上から目線」とい 在し、 問題であり、 現代に おい 仏教に う問題点は、 再評 ても依然として有 価 おける包括 の流 れを中 キリス 心 に

菩薩との関係に 第二 一章では、 着目することにより、 親鸞における他教観を考察する一部として、 仏果向で 下 的視点から捉え直す 親鸞の聖道門を検討 、試みをおこなった。 してきた。 特 に 還 相 0

経典のストーリ 第一 節では、 ー全体としての方便、 議論の前提として親鸞の方便観を教法 方便の機 (人間) (特に権仮方便) の三つの項目から検討をおこな としての方便、 いった。 権 化の 仁 に よる

は見られない 第二節では、 そこから、 顕釈で示される二双四 親鸞独 教判 親鸞の教判論を聖浄 この大半 自 の聖道門 -は道綽 重判では、 **三観があることを指摘した。** 0 二門判、 『安楽集』 聖道門を 二双四重判、 や法然の 「利他教化地」 『選択集』からの援用である一 真仮偽判という三つの分類から検討 と示しており、 ここに親鸞以前 方、「化巻」 を行 0 祖 師 つ 観 に

尚 すなわち、 第三節 で論じ 還相 たとおり、 の菩薩の内実を①経典に登場する聖道門を実践する行者とする説 ح の 「利他教化 地 の 語 0 解釈は先哲に お ( J て長らく 議論 ② 聖 の 的 道門 とな の

法を還 還相 ら廃捨すべきことに力点を置かれていた祖師の流れを、 の菩薩 相 の菩薩 が聖道門の教法を説いたとする可能性が高いことを指摘した。 が 説 いたとする説、 ③八相化儀 の菩薩であるとする説、 親鸞が仏果向下的視点から捉え直したことが に分類できるが、 その上で、仏果向上的視点か 本論 では② 理

続く第三章では、 親鸞の経典観を経典を説く説人という視点から考察を進めた。 前章で扱ったように仏以外の菩薩などが教法を説くという事象に研究の焦点を当 解できることにも触れた。

第一 節では、 経典 の説人を五種に分類する「五説」が『大智度論』 にはじまり、 その後道綽、

明恵らによって引用された系譜を確認した。

説 確認した。 経』 第二 を阿弥陀仏の応化身としての釈尊が自ら説いた自説である一方、それ以外の 一節では、 鬼神説」 親鸞が 「変化説」 「五説」をどのように受容したのかを検討した。 は他説であり、 末法の時代においては仏の自説のみに依るべきとしたことを その結果、 「聖弟子説」 親鸞は 『浄土三部 「天仙

の教えであるから邪偽であるといった短絡的解釈が多々されてきたが、 教を解釈し直す試みがされた可能性を指摘した。そこから、従来の親鸞における外教観は単に仏教以外 るいは占星術といった外教の存在を一度否定した上で、再度仏教的意味づけを付ける仏教的枠組みで他 ルーツを見出し、 その上で、 仏説以外の その存在意義は肯定しながらも、 「他説」 の存在意義については第三節で詳述した。 末法の時代においては不相応であるといった否定 むしろ外教にも仏教的 すなはち、 儒教や道教、 存在意義 あ

と肯定を二重に持ち合わせた構造理解であるといえる。

他的とされてきた親鸞の他教観がむしろ包括的 これら第二章と第三章を通して還相の菩薩と他教との関係を考察することにより、 に再検討できるのではない か、 とい つ 従来の た論考を提 研究では

次に、 第一 節では、 第四章では 往相と還相による区分を扱い、 『教行信 証 とり んけ、 、 「化巻」に対する見方の 『相伝叢書』 を起点としながら主に大谷派を中 歴史的変遷を確認 認 し 心 に 承

され、 近年に お ζ) ても普賢大円や稲葉秀賢らによって再評価されていた流れを確認した。

側で語られるべき簡非と仏の側で語られるべき権用が混同された可能性があることを指摘した。 までを方便と捉え権用とするかといった問題や、 できる一方、 続く第二節では、 権 用 の概念は近代に入ってからであることが確認できた。その上で、 簡非と権用についてとりあげた。 暫用還廃という概念を取り入れたことにより、 特に、 簡非の視点は、 江戸 類の講録などに 「化巻」のど 衆生 b の 範 確 井

値基準ではなく、 第三節では、 既に第二章で扱った内容であるが、ここでは親鸞における偽 武田龍 むしろ仏教における外道的体質を問題視していると指摘した。 精が 「化巻」を「リヴァイズ」すべきと問題提起する背景にある真仮偽判を検討 の概念が単に仏教か否かとい つ

最後 に第五章では、 「化巻」を現代的に再解釈する試みとして、 統合という包括主義的視点から捉え

直す試みをおこなった。

節では、 近年鎌倉仏教史観が問 い直されるとともに、 その特徴とされてきた選択という思想が排

他的であるとされてきたことを疑問視し、 末木文美士や平岡聡、 竹村牧男らの論考を通して確認した。 選択と同時 に他の宗教的存在を統合する思潮があったことを

さらに第二節では、 親鸞における統合の具体例が還相回向表現説のほかにも井上見淳、 末木文美士、

信楽峻麿らの論考に見ることができることを確認した。

とができることを指摘した。 存在や信仰者を論じる起点は、 いう視点であったとされる。この個との関係性に即して他宗教などの存在は位置付けられるべきであ に対する解釈を統合という包括的視点から捉えることの課題と可能性を探求した。 それらを踏まえた上で、第三節では現代において親鸞が言及してい 場合によっては他宗教であったとしても還相の菩薩や権仮の仁、 私という個の立場であるべきであり、 それは親鸞においては「一人」と あるいは縁起的存在として視るこ ない他宗教の宗教的存在や信仰者 その結果、 他宗教の

# 第二節 新たな包括主義モデルの提示

ば、 ン・レイスにおける包括主義を基本的姿勢として保持したいと考える。それは、 本論 その存在意義は自身の宗教(浄土真宗)という枠組み(「内」)という限界性を意識しながらも、 の存在を浄土真宗独自の他宗教理解のモデルを提示することにある。その上で、 0 目的 は、 浄土真宗という「内」から他宗教という「外」を論じることであるが、 排他主義的性質が内包 本論 ( 総じていえ では、

る。 けた。 は、 の包括主義は、 する実存的立場であり、 されなが をその の関係に包括され、 他方、 その姿勢は 他者の救済 の包括主義はラーナーに代表され、 またそのような立場は、 Щ らも、 の中に 親鸞思想に 腹あるいはさらにその下に位置づける視点において、〈上から目線〉 すでに述べた通り、 ヒックにおける宗教多元主義においても脱却できていないことが問題であった。 の可否を論 自己とことなる宗教体系に属する存在を自身の宗教的枠組 お それは自己の実存的立場に徹底的に立脚した立場であることが本論の研究から導 いては、 ラーナーの課題を克服する可能性を有しているといえる。 じた点にある。 自己と異なる「他者」 他者理解の限界性を意識しながらも、 自身とその宗教的真理体系を山の頂上に位置づけ、 従来多元主義者から批判の的となってきたが、 言葉を換えれば、 の存在は、 自己の実存的 阿弥陀仏と自己 他者を自己の宗教的枠組みで認識 立脚点を無視した姿勢であ みで認識する営みである。 (私、 とされてきたからであ なぜなら、 一人) との 他宗教の信仰者 その批判の骨子 ラーナー 対

ことが可能であり、 内容となる。 ムワー しかし、 が存在している。そして、当該の逆三角形の枠内には個の個別具体的関係によって構成づけられる クであり、 本論で提示する新たな包括主義は、 この枠組みは、仏教か否かといった価値基準ではなく、 現代の浄土真宗独自 そこでは宗教の壁は薄れ、 のモデルを提示する可能性が存すると考えられる。 多文化共生や宗教多元時代に即した柔軟性を帯びたフレ むしろ逆三角形の構造であり、 たとえ他宗教であっても取り込む その最下部に個  $\bigcirc$ 

### 第三節 今後の課題と展望

ち、 ら、 諸師 察しきれなかった可能性は否めない。すなわち、 説いたという点はどのように矛盾を克服できるのか、 餅にするのではなく、これまでの議論の蓄積を現実社会へと応用する喫緊の課題が残されてい のみならず、 いえば、 また親鸞思想に関していえば、 て可能なのか否かという問題である。この点は、 最後に、「化巻」を現代的に統合という視点から再解釈する点については、 最後に、 多文化共生社会における現実の具体的課題に直面 話題の関心は宗教間協 においてどのように受容されたのかといった教理史的研究が本論における今後の課題とされる。 八〇年代から九〇年代に 今後の展望も兼 現在的 価値を積極的に認めることができ、 労とい ね て課題 例えば、 った実践的、 かけて盛んに をい くつか 還相の菩薩が聖道門を説いたとする点と、 倫理的 議論された後は、 指摘しておきたい。 一人の個人が複数の宗教的信仰を受容することが果た 従仮入真した後の他宗教存在を単に「入らしめた」 といった問題や、説人差別については親鸞以前 している今日、 な面へとそのステージを変えつつある。 新たな解釈の可能性が存すると思われ 宗教的真理の探究といっ まず、 宗教多元主義の議論を絵に描 宗教多元主義 ポール・ニッターの論を考 釈尊が 0 たテ 議 「一代教」 論 る。 すな 1 に 関 7 か して た 0 を

真宗内部における問題について、 かけて盛ん 本論では、 これら に議論された宗教多元主義のテー の課題点に関し、 それらの代表的研究者たるカール・ラーナーや武田龍精とは異なるモ そのすべてを網羅することはできなかった。ただ、 マとそれをどのように受け入れるべきか、 とい 昭和から平成

に

### 参考文献

### 聖典及び辞書

Dennis Hirota Dennis Hirota 他編 『岩波 仏教辞書』 他編 The collected works of Shinran v.1 The collected works of Shinran v.2 (第二版) 岩波書店、二〇〇二年 本願寺出版、 本願寺出版、 九九七年 九九七年

净土真宗本願寺派総合研究所編 净土真宗本願寺派総合研究所編 净土真宗本願寺派総合研究所編 净土真宗本願寺派総合研究所編 真宗聖教全書編纂所編 真宗聖教全書編纂所編 真宗聖教全書編纂所編 大貫隆、 名取四郎、 宮本久雄、百瀬文晃編『岩波 キリスト教辞典』岩波書店、二〇〇二年 『真宗聖教全書 三 『真宗聖教全書 二 宗祖部』大八木興文堂、一九九八年 『真宗聖教全書 『浄土真宗辞典』本願寺出版社、二〇一三年 『浄土真宗聖典全書 一』本願寺出版、 『浄土真宗聖典全書 『浄土真宗聖典全書 一 三経七祖部』大八木興文堂、 歴代部』大八木興文堂、  $\equiv$ 本願寺出版 本願寺出版、 一九九八九 二〇一三年 一九九八年 七年

浄土宗典刊行会『浄土宗全書』一九二八年 - 一九三六年

浄土真宗本願寺

派総合研究所編

『浄土真宗聖典全書

五.

本願寺出版、

『浄土真宗聖典全書

四

本願寺出版、

二〇一六年

净土真宗本願寺派総合研究所編

二三四

教学伝道センター編『浄土真宗聖典 - 註釈版 第二版』本願寺出版、二〇〇四年

真宗叢書編輯所編『真宗叢書』臨川書店、一九七五年

真宗典籍刊行会編『真宗大系』国書刊行会、一九七六年

大正新脩大蔵経刊行会『大正新脩大蔵経』(二五巻)大蔵出版、 一九八九年

妻木直良編『真宗全書』蔵経書院、一九一三年 - 一九一六年

龍谷大学編『仏教大辞彙』冨山房、一九八〇年

### 参考書籍

Alan Race ¶Christians and religious pluralism: patterns in the Christian theology of religions ¶ (SCM

Press、一九八三年

Owen C.Thomas 『Attitudes toward religions: some Christian interpretations』(SMC Press′一九六九

Hick, John 『A Christian Theology of Religion : The Rainbow of Faith』 Louisville: Westminster John Knox

Press、一九九五年

『Problems of Religious Pluralism』 Macmillan、一九八五年

Hirota, Dennis 『Toward a Contemporary Understanding of Pure Land Buddhism』. New York: State Hick, John(間瀬啓允訳) 『宗教多元主義:宗教理解のパラダイム変換』 増補新版 法蔵館 、二〇〇八年

University of New York Press、二〇〇年

Jon B. Cobb, Jr.  $\, \mathbb{F}$ Beyond Dialogue : Toward a Mutual Transformation of Christianity and Buddhism $\mathbb{J}$ Fortress Press、一九八二年

Knitter, Paul F. 『Introducing Theologies of Religions』 Orbis Books、二〇〇二年

『Without Buddha I Could not be a Christian』Oneworld Academic、二〇二三年

Race, Alan. 「Christians and Religious Pluralism: Patterns in the Christian Theology of Religions」、SCM

Press Ltd.,、一九八三年

Schmidt-Leukel, Perry. 『BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS』、EOS、二〇〇八年 Thomas, Owen C. 『Attitudes toward Other Religions』 Harper&Row′ 二〇二六年

赤沼智善、山辺習学『教行信証講義』法蔵館、一九九九年

石田慶和『教行信証の思想』法蔵館、二〇〇五年

梅原真隆『教行信証新釈』専長寺文書伝道部道、一九五五年

大江淳誠『教行信證體系』永田文昌堂、一九五○年 大原性実『教行信証概説』 平楽寺書店、一九五九年

小川一乗『大乗仏教の根本思想』法蔵館、一九九七年

梯實圓 教行信証 の宗教構造:真宗教義学体系』法蔵館、 年

顕浄土方便化身土文類講讃』、永田文昌堂、二○○七年

『玄義分抄講述-幸西大徳の浄土教-』永田文昌堂、一九九四 年

浄土教学の諸問題』(上巻)永田文昌堂、一九九八年

親鸞教学の特色と展開』法蔵館、 一九九八年

法然教学の研究』永田文昌堂、一九八六年

金子大栄 『教行信証 真化の巻』金子大榮師著作刊行會、 一九三八年

鎌田茂雄、 田中久夫『日本思想大系』一五 (鎌倉旧仏教) 岩波書店、二〇一七年

(桐渓順忍集) 『昭和仏教全集』教育新潮社、

九六四年

桐渓順忍

『親鸞はなにを説いたか』

岸根敏幸 『宗教多元主義とは何か:宗教理解への探求』晃洋書房、二〇〇一年

佐々木教悟『顕浄土方便化身土文類講讃』東本願寺出版部、一九八二年

佐藤弘夫 『鎌倉仏教』ちくま学芸文庫、二〇一四年

信楽峻麿 『教行証文類講義』(第八巻)法蔵館、二〇〇四年

浄土真宗本願寺派宗學院『本典研鑽集記』(下巻)方丈堂出版、二〇一二年

相承学薗編『真宗相伝叢書』(第一巻)方丈堂出版、二〇〇九年

武 龍 精 『親鸞思想と現代社会 比較を超えて・宗教多元主義と宗教的真理 阿弥陀仏とキリスト・浄土

と神の国 宗教対話:浄土教とキリスト教シンポジウム・ワークショップ』龍谷大学仏教文化

### 研究所、一九九七年

竹村牧男『日本仏教 思想のあゆみ』浄土宗出版、二〇一九年

高木昭良『教行信証の意訳と解説』永田文昌堂、一九七五年

高田信良『宗教の教学:親鸞のまねび』法蔵館、二○○四年

仲尾俊博『観経玄義分講讃』永田文昌堂、一九九三年

中村博武 古壮匡義、 本多真、 岡崎秀麿『宗教を開く -宗教多元主義を超えて』 聖公会出版、

### 五年

林智康編 『東アジア思想における死生観と超越』方丈堂出版、 二〇一三年

林智康、 井上善幸、 北岑大至編 『東アジア思想における死生観と超越』 方丈堂出版、二〇一三年

平岡聡『鎌倉仏教』角川選書、二〇二一年

普賢大円『真宗概論』百華苑、一九五七年

藤場俊基 『浄土教の信仰における問』 (親鸞の教行信証を読み解く二、 信巻) 明石書店、 九九九年

『親鸞の教行信証を読み解く』Ⅰ~Ⅴ 明石書店、二○一二年

。浄土教の信仰に おける問』 (親鸞の教行信証を読み解く二、 信巻) 明石書店、 一九九九年

星野元豊 「講解 教行信証』(化身土の巻 総索引)法蔵館、 一九九六年

望月良晃『大乗涅槃経の研究』春秋社、一九八八日

山本仏骨『道綽教学の研究』永田文昌堂、一九五九年

霊山 勝 海 『末燈鈔講讃』 永田文昌堂、二〇〇〇年

### 講録

義山 『教行信証摘解』(『真宗叢書』第八巻)

義教 『観経玄義分講録』『真宗全書』第一四巻)

玄智 僧叡 『顯浄土方便化身土文類光融錄』(『真宗全書』 『教行信證随聞記』(『真宗全書』第二九巻) 第二五巻)

興隆 『顕浄土眞實教行證文類微決』(『真宗全書』第二三巻)

『本典一 渧録』(『真宗叢書』第八巻)

柔遠 『教行信証頂戴録』(『真宗叢書』第七巻)

智暹 『教行信證文類樹心録』(『真宗全書』第三六巻)

深励 『廣文類會讀記』(眞宗典籍刊行會、 第七巻)

円月 『本典仰信録』(『真宗叢書』第七巻)

芳英

『教行信證集成記』(『真宗全書』第三三巻)

『本典指授鈔』(『真宗全書』第三五巻

『教行信證報恩記』(『真宗全書』第二一巻)

### 論文

Hirota, Dennis「Hick,s Religious Pluralism from the Perspective of Japanese Buddhist Traditions」 『哲

日本宗教学雑誌』二五、 二〇〇三年

浅井成海「法然より親鸞における諸行廃捨の展開」(『真宗学』第七五号・七六号、一九八七年

青柳英司 「『教行信証』の構成について」『近現代『教行信証』研究検証プロジェクト研究紀要』(第一

号)二〇一八年

「権化の仁について」『印度學佛教學研究』第七○号-二、二○二二年

安藤文雄 「親鸞における『外教』の問題」『日本仏教学会年報』六二、一九九六年

井上見淳 「親鸞における偽の位置づけに関する一試論:真仮偽判への疑問を通して」『龍谷大学大学院

文学研究科紀要』二五、二〇〇三年

『化身土文類』の一考察:偽の救済論理」『印度學佛教學研究』五二、二〇〇三年

·真仮偽判再考」『眞宗学』一〇九、二〇〇四年

宗祖真蹟断簡 「須弥四域経文」について」『宗学院論集』第八○号、二○○八年

楽真「親鸞における時機の課題」『親鸞教学』四八、一九八六年

聞 の成就としての 仏説 親鸞の眼を通して-」『日本仏教学会年報』七六、二〇一〇年

井上善幸 「親鸞の証果論の解釈をめぐって」『龍谷大学仏教文化研究所紀要』五〇、二〇一一年

親鸞 の 〈聖道門〉理解について」『印度學佛教學研究』四七-二、一九九九年

稲葉秀賢「還相廻向の表現」『大谷年報』十、一九五七年

大野択「真仮偽判を問い直す必要性について」『眞宗研究:眞宗連合學會研究紀要』五七、

小原克博「宗教多元主義モデルに対する批判的考察:「排他主義」と「包括主義」の再考」 『基督教研

究』六九、二〇〇七年

笠井正弘 「宗教多元主義の提起するもの-グロ ーバル化の時代に向けて」 『西日本宗教学雑誌』 三五

〇〇三年

神舘広昭 「化巻末の研究」『印度學佛教學研究』四一-一、一九九二年

勧学寮編『親鸞聖人の教え』本願寺出版、二〇一七年

岸根敏幸 「宗教多元主義が提起するもの-グローバル化の時代に向けて」 『西日本宗教学雑 誌 三五

〇〇三年

佐々木亘 「宗教多元主義の射程と問題点」『西日本宗教学雑誌』二五、二〇〇三年

杉岡孝紀 「真宗他者論(一)実践真宗学の原理としての 〈他者〉」『真宗学』一二九、二〇一四年

杉田 俊介 「宗教多元主義思想についての批判的考察:滝沢克己を中心に」『基督教研究』六九、二○○

七年

高橋勝幸 「〈随想〉21世紀は宗教間対話の時代-カール・ラーナーの神学から--」(『アジア・キリスト

教・多元性』一八、二〇二〇年

武田龍精 「親鸞浄土教再解釈の一視座:宗教多元時代における浄土教の脱構築」 『宗教研究』八二、二

〇〇八年

講演 二〇一〇年度 真宗大谷派教学大会 親鸞聖人『真仮偽判』の現代的課題:宗教多元主義

基づく対話論的真理観を視座として(親鸞と現代:『教行信証』 の課題) 『真宗教学研究』三

二、二〇一一年

「宗教多元主義と真理問題(一): 親鸞浄土教の課題」『日本仏教学会年報』六二、一九九六年

「宗教多元主義と真理問題(二):親鸞浄土教の課題」『眞宗學』九五、一九九七年

徳永道雄 「権仮方便-親鸞の釈尊観」『日本仏教学会年報』五〇、一九八四年

内藤知康 「「方便化身土文類」の意義」『真宗学』第九一・九二号、一九九五年

中村聡「宗教間対話と公共性」『西日本宗教学雑誌』二五、二〇〇三年

貫 名 譲 西村慶哉「二双四重判の定義について」『印度學佛教學研究』第六三号-一、二〇一 「親鸞の念仏思想における「真実の機」と「方便の機」『印度學佛教學研究』 第五八号-一、二〇〇 四年

九年)

林浄光「 「現代における教判論の意義−真仮偽判試論」『教學院紀要』一五、二○○七年

長谷川 (間瀬) 恵美 「John Hick の宗教多元主義再考-言表不実在が意味するもの-」『桜美林論考.人文研

# 究』七、二〇一六年

廣瀬惺「「真宗相伝義書」に学ぶ‐親鸞の二種回向観‐」『同朋学園仏教文化研究所紀要』、一九八六年

普賢大円「親鸞教学における方便の意義」『真宗研究』一九六二年

藤原智「洛都の儒林という存在-「化身土巻」の帰結としての「後序」

南宏信「『無量寿経』末疏における八相示現の解釈 - 義寂撰『無量寿経述記』を中心に - 」 松尾宣昭「ヒックの『宗教多元主義』について」『龍谷哲学論集』一一、一九九七年 『印度學佛

教學研究』第六一号-二、二〇一三年

## 初出一覧

第一章 Toward a Contemporary Shin Buddhist Understanding of Other Religious Traditions: Applying

Shinran s Doctrinal Classification of True, Temporal, and False as a Bridge in a

Religiously Plural World」(第一九回ヨーロッパ真宗者会議にて口頭発表二〇一八年)および

「同」(『龍谷大学大学院文学研究科紀要』四〇、二〇一八年)

第二章 「親鸞における聖道門観」(『眞宗学』一三九、二〇一九年)

「親鸞における説人差別の一考察」(『宗教研究』九十三、二〇二〇年)

第三章 「親鸞における経典観」(『龍谷大学大学院 真宗研究会紀要』五一、二〇二二年投稿予

定

第四章 第四章 「「化身土文類」の現代的解釈-他宗教理解の新たな視座-」(『龍谷大学大学院文学研究科

紀要』四三、二〇二一年)

Toward a Contemporary Shin Buddhist Understanding of Other Religious Traditions:

Applying Shinran's Doctrinal Classification of "True, Temporal, and False" as a Bridge in a Religiously Plural World

#### Introduction

In the Shin Buddhist doctrinal field, there have been many discussions regarding the question "What is Shinjin?" because *Shinjin* is regarded as an essential religious act in Shin Buddhism. There might be variety of answers, but one of them could be discovering others in that *Shinjin* teaches us that the self is constructed as a relational matrix where all beings are connected to one another.

Based on the Buddhist concept of interdependency, perspectives toward others is vital for Nembutsu followers. In olden times, "others" were defined as those people living within the same community. However, in this globalized modern world in which physical boundaries are transcended, the definition of "others" has been expanded to include people of diverse religious traditions. To deal with this question, Shin Buddhist scholar Ryusei Takeda has argued to change the concept of *false* in *the doctrinal classification of true, temporal, and false* 真仮偽判 (*shinkegi han*), to emphasize that the inter-religious dialogue itself is religious truth. <sup>171</sup> Certainly, it can be overly dogmatic when there is a strict interpretation of Shinran's thought. However, there are concerns as to whether Shin Buddhists today can change the orthodox interpretation of Shinran's teaching or not. If it is possible for Shin Buddhists to reinterpret his teaching, then Shin Buddhism could lose its identity. Therefore, Shin Buddhists are faced with a

difficult choice between two realities: One is the importance of cooperating with other religious traditions and their believers. The other is the importance of keeping traditional doctrinal teachings.

Considering this issue, Shin Buddhist followers must develop a new perspective toward other religious traditions while balancing the need to preserve traditional teachings. Over the past century, Shin Buddhism has spread around the world to such places as the United States, Canada, Brazil, and Europe, and has become a worldwide religion. In order for Shin Buddhism to continue to prosper around the world, it is essential to make the Shin Buddhist standpoint clear to other religious traditions.

It is my hope that this research will be helpful to Shin Buddhist followers who live in this globalized world to develop ways of understanding and communicating with followers of other religious traditions.

#### 1-1. Models of Perspectives on Other Religious Traditions

As mentioned before, Shin Buddhists need to find a new model for understanding other religious traditions. In this regard, we will consider which types of models are possible for contemporary Shin Buddhist as a methodology. Fortunately, such models have been thoroughly researched by several Christian theologians. Alan Race, who is a Christian pluralist, has heavily contributed to this research. His model is in conjunction with the discussion of John Hick's religious pluralism and has been regarded as the premise for discussing not only religious pluralism, but also non-religious pluralism.

Despite the fact that Alan Race's model is useful, it shouldn't automatically be utilized by Shin Buddhists because of its grounding in Christian theology. It is necessary for Shin Buddhists to analyze his model

in order to find an appropriate application. Taking these issues into account, I will now discuss the content of his model and its problem.

#### 1-2. Exclusivism

Exclusivism is the perspective that only Christianity is the absolute religion and does not accept the meaning and significance of other religious traditions. Furthermore, this classification has been used in other religious study fields by changing the definitions. In other words, exclusivism is regarded as the perspective that thinks of its own religious tradition and its principle as absolute and rejects acceptance or understanding of other religious traditions. <sup>173</sup>

For example, Christianity has a tradition of exclusivism, that is illustrated by Catholic dogma (*Axiom of the Catholic Church*), "Extra Ecclesiam nulla salus (Outside the Church no salvation)". Alan Race uses this definition as the first example. <sup>174</sup> He also quotes the following statement by Pope Boniface VIII, "We are required by faith to believe and hold that there is one holy, catholic and apostolic Church; we firmly believe it and unreservedly profess it; outside of it, there is neither salvation nor remission of sins…"<sup>175</sup>

As stated previously, Christianity is not the only religion that is guilty of exclusivism. Buddhism also has a history of exclusive ideology. For example, Ryusei Takeda introduces the example of exclusivism from a Pure Land Buddhist point of view. He mentions that it is possible to regard Pure Land Buddhism as exclusivism, due to the teaching of *hairyū* 廃立 which is the way of revealing Buddhist truth by denying other Buddhist teachings. According to Ryusei Takeda, this teaching *hairyū* can be seen in some sutras such as *The Larger Sutra*, and based on this teaching, the structure of salvation is built on the logic of Name of Buddha and Tathagata, which is

superior to any other teachings. Therefore, lots of expressions that seem to be exclusive at first glance can be found in Shinran's writing.<sup>176</sup>

Solely those who say the Name all attain birth. Solely those who means that only those who say the Name single-heartedly attain birth in the Pure Land of bliss; this is the meaning of "Those who say the Name all attain birth."<sup>177</sup>

I know nothing at all of good or evil. For if I could know thoroughly, as Amida Tathagata knows, that an act was good then I would know good. If I could know thoroughly, as the Tathagata knows, that an act was evil, then I would know evil. But with a foolish being full of blind passion, in this fleeting world-this burning house-all matters without exception are empty and false, totally without truth and sincerity. The nembutsu alone is true and real. (Underline by the author)

Since this perspective of exclusivism thinks of its own religion as absolute, it has been often criticized by other theologians, especially religious pluralists. However, according to Toshiyuki Kishine, it is questionable if we can criticize various exclusivist ideologies, i.e. Christianity was the absolute and universal principle, but it was not the result of comparison of doctrine with other religious traditions. Moreover, he points out that every religious tradition will ultimately think of its own ideology as absolute and exclusive. Certainly, it is true that all or almost all religions have the aspect of the notion that their own religious teachings are absolute for their believers, and if not, then there is no belief. Based on this, it might be inevitable to deny other religious traditions that contradict his or her religious truth. In fact, Paul F. Knitter describes positive aspect of exclusivism as following (Note that replacement model in this following passage, which is one of his own categories, is same as exclusivism)

What this Replacement Model is calling for, really, is a kind of "holy competition" between the many religions and their individual claims to have the one-and-only, or the final, truth. Such competition is as natural, necessary, and helpful as it is in the business world. You're not going to sell your product effectively if you present it as "just as good" as the next guy's. You've got to believe, and say why, you think yours is the best. So, let the religions compete! In such an open, honest, nonviolent competition, Evangelicals are sure that Jesus will come out on top.<sup>179</sup>

As the conclusion of this section, it should be noted that the definition of exclusivism should be an aspect of belief and faith, and believing in one religion as "a prior" does not directly mean the negation of other religions, but negating it as individually, or possibility of one's own salvation.

#### 1-3. Inclusivism

Next, inclusivism is the perspective that while keeps the Christian absoluteness, trying to accept the meaning and significance of other religious traditions. This perspective was proposed by Karl Rahner, who is well known as a Christian researcher, and is often associated with a term known as, call "Anonymous Christian". According to Race, even if non-Christian people do not believe in the God, they are going to be saved by the God, for God alone is saviour, and therefore he calls them "Anonymous Christian". In other words, the juridical transaction of Christ's atonement covered all human sin, so that all human beings are now open to God's mercy, even though they may never have heard of Jesus Christ and why he died on the cross of Calvary. Same as exclusivism, this perspective is also regarded in a different way, as the perspective that while thinking of one's own religion as absolute, it tries to understand and accept the meaning and

significance of other religious traditions (usually they are understood as imitation).<sup>182</sup>

Buddhism has also at times put forth ideas that closely relate or even match the ideology of inclusivism. Kiblinger gives three profound examples of Buddhist inclusivism. <sup>183</sup> These examples try to see other religious teachings as *skillful means*, *enjoyment body* (or *transformation body*) and *conventional*. In addition, all these examples have the same aim that is to become enlightened or to become a Buddha as the goal of the Buddhist path.

First, the concept of *skillful means* 方便 (*hōben*) is a way to bring people a step closer to the Buddhist truth by teaching skillful instructions depending on how much they understand. In the case of Shin Buddhism, the concept of *skillful means* has been divided into two parts: one is *accommodated and provisional teaching* 権仮方便 (*gonkehōben*) and the other is *skillful expedients* 善巧方便 (*zengyōhōben*). In the case of Shin Buddhism, Amida Buddha corresponds to the dharma body as *compassionate mean* 方便法身 (*hōben hosshin*), and this development of dharma itself is *skillful expedients*. Taking these matters into accounts, the discussion now turns to which type of *skillful means* Kiblinger is talking about. Since he does not explain in detail, it is difficult to determine. However, it should be noted that using *skillful means* must always have the purpose to bring people into the realm of truth or becoming the Buddha. In this sense, other teachings such as Christianity cannot be *skillful means*.

Second, seeing other religious teachings as *enjoyment body* (or *transformation body*) could be the possible way to understand other religious teachings inclusively. *Enjoyment body* and *transformation body* are part of

the three-body doctrine. As mentioned before, dharma body needed to change itself to cultivate people as enlightenment activities, and it has a variety form of bodies as Shinran says "Uncreated dharma-body is true reality. True realty is dharma-body. Dharma-nature is suchness. Suchness is oneness. Amida Tathagata comes forth from suchness and manifests various bodies-fulfilled, accommodated, and transformed" (Note that the word of accommodated refers to enjoyment).

Kiblinger also introduces another good example and says "the *Tendai* and *Shingon* schools responded inclusivistically toward *Shinto* by teaching that *kami* (Shinto deities) are manifestations of Buddhas and Bodhisattvas who are their true natures (*hon-ji-suijaku*)"<sup>185</sup>. Yet, this hypothesis is just simply "hypothesis", and it is impossible to identify other religious deities as *enjoyment body* (or *transformation body*). Thus, it might be possible for Buddhist to regard other religious deities as *enjoyment body* or *transformation body*, but there is no foundation.

Third, the seeing other religious teachings as *conventional* based on the theory of *two truths* can also become another way to understand other religious traditions. The theory of *two truths* is the doctrine that there two kinds of truths: *ultimate truth* and *conventional truth*. It goes without saying that *ultimate truth* in Buddhism is emptiness just as dharma body as suchness; no color and no words. On the other hand, there is *conventional truth*, which can be described by language or something else. Therefore, Kiblinger mentions that differences among religions only exist in the conventional realm, and in the ultimate realm, different teaching can become one. Yet, as mentioned before in the discussion of *three-body*, this way of understanding might be possible to regard other religious traditions, however it is an idea that hasn't been fully explored yet. In addition, even if all

religious teachings are same in the ultimate realm, there are still explicit differences at least in the conventional realm. Furthermore, this way of understanding has the possibility to weaken the raison d'être of each religious teaching. In other words, Buddhist does not have to be Buddhist. For this reason, this understanding cannot become a possible perspective.

Considering these issues, Rahner's new proposal looks at first glance, advanced perspective, but as these examples indicate, inclusivism still has an aspect of exclusivism, because it still insists the absoluteness of its own religion. Therefore, when we focus on the doctrinal aspect of inclusivism, it is still exclusivism in a sense that one's own religion is the only way of salvation because of the reason that inclusivism just accepts the raison d'être of other religious traditions as the imitation of one's own religion. In other words, the feature of inclusivism lies in the change of the object of focus from doctrinal aspect to the aspect of salvation.

Therefore, it is difficult to explicitly differentiate between exclusivism and inclusivism, and this point has been the object of criticism by pluralists. At a same time, this fact indicate the limitation that understanding other religious teaching is possible only by each own religious framework. On the other hand, it might be possible to determine that only in the field of Buddhism, the idea of skillful means as inclusivism is possible perspective from Shin Buddhist stand point of view since other school of Buddhism also has a goal of enlightenment.

#### 1-4. Pluralism

Pluralism is the perspective that denies the superiority of Christianity over other religious traditions, and accepts the raison d'être of other religious traditions fairly.<sup>188</sup> Same as exclusivism and inclusivism, there are several

kinds of Christian pluralism, but the pluralism proposed by John Hick who is the first proposer of this perspective is the most famous. To sum up, Hick's understanding is that different religious traditions have different teaching because of language, history, and tradition. In other words, those religious traditions are expressed differently, but they all share the ultimate reality called "the one" based on the following three points. First, he refers to a historical point of view that religions have developed inter-dependently. Race mentions this points, and says;

Historically the religions have grown from the axial period of religious experience (Hick cites this phrase from Karl Jaspers The Origin and Goal of History, Routledge and Kegan Paul, Londin 1953) which occurred from about 800 to 200 BC, in geographical isolation from one another. Given those historical facts it was not possible for there to be one revelation to the world, which could be received in one theological form. <sup>190</sup>

Second, he quotes the idea of "seeing as" which is proposed by Wittgenstein. John Hick mentions this point as following;

My suggestion, then, is that Wittgenstein's concept of seeing-as, enlarged into the concept of experiencing-as, applies to all our conscious experience of our environment, including the religious ways of experiencing it. Such a view does justice to the systematically ambiguous character of the world, capable as it is of being experienced both religiously and naturalistically. These are radically different forms of experiencing —as. Such a view also does justice to the fact that the religious experienced as God's handiwork, or as the battlefield of good and evil, or as the cosmic dance of Shiva, or as the beginningless and endless interdependent process of pratitya samutpada within which we may experience nirvana; and so on. These are different forms of religious experiences-as.<sup>191</sup>

Third, he points out the religious phenomenon called "the transition from self-centeredness to Reality-centeredness" as following.

These many different perceptions of the Real, both theistic and non-theistic, can only establish themselves as authentic by their soteriological efficacy. The great world traditions have in fact all proved to be realms within which or routes along which people are enabled to advance in the transition from self-centeredness to Reality-centeredness. And, in since they reveal the Real in such different lights, we must conclude that they are independently valid. Accordingly, by attending to other traditions than one's own one may become aware of other aspects or dimensions if the Real, and of other-possibilities of response to the Real, which had not been made effectively available by one's own tradition.<sup>192</sup>

Concerning this perspective, many points of criticisms have arisen since he proposed his thesis. Toshiyuki Kishine raises some issues by listing three points. First, Hick's thesis is impossible to be proven as truth, and therefore, it is only possible as eschatology. 193 Second, compared to the word of pluralism, his idea is like monism, for he thinks that different religions share the same reality. 194 Furthermore, pluralism accepts other religious teachings as a different expression of the reality, but on the other hand, it refuses to accept the perspective of exclusivism and inclusivism. This is the reason why pluralism is called imperialism. Katsuhiro Kohara also points out this issue. that there is the issue called He mentions "supersessionism". Supersessionism is the idea that new idea conquers the old one, and the old one loses its significance. For example, once Copernicus advocated the heliocentric theory, then the Geocentric theory is regarded as superstition. 195 The idea of supersessionism does work in the field of science, but in the case of religion, it should not be applied. If the pluralism is a plural idea as its name, it should not criticize other perspectivess such as exclusivism and inclusivism. Thus, Hick's idea is essentially not plural, but monistic perspective. Third, he does not mention that all religions share the same reality, but only certain religions, which he calls "the great world traditions" do, so he does not cover all religions. Moreover, what he calls "the great world traditions" is the religions of the axial period which occurred from about 800 to 200 BC, but lots of other religions or teachings had been occurred during that one thousand years. Therefore, his arbitrary interpretation can be found from these facts.

Buddhism also has an example of pluralism. For example, Ryusei Takeda's understanding of religious pluralism can be classified as Buddhist pluralism. In his paper, he reveals his notion of religious truth by stating:

In the model of organic and correlative truth, religious truth is now not prescribed by ability to exclude others or integrate the all. (Omission) Religious truth is not the thing that exists independently, and does not change. Religious truth needs other religious truths from its true nature. The religious truth that does not have organic and correlation, itself needs to be doubted.<sup>198</sup>

Based on this perspective, he denies exclusivism and inclusivism by saying, "Exclusivism and inclusivism have strong tendencies to evaluate other religious truth from the religious truth that each particular tradition is arguing" As the above quote indicates, his religious pluralism is quite different from John Hick's religious pluralism. As we have seen, John Hick asserts that all religious traditions share the same truth, but on the other hand, Ryusei Takeda argues that interfaith dialogue itself is the religious truth that requests all religious traditions to change mutually. His idea is based on the concept of process theology proposed by Alfred North Whitehead, and he cites this theory to support his notion of religious pluralism. However, it would be inaccurate to conclude that religious interfaith dialogue is itself

religious truth. Moreover, as we have seen, there is the problem of supersessionism in his theory because he criticizes exclusivism and inclusivism for their inconvenience when he engages in interfaith dialogue.

According to his paper, he argues that it is time for interfaith dialogue to shift its aim from the confession of faith to questing religious truth (i.e. he thinks that exclusivism and inclusivism are outdated views). Yet, as mentioned before, it is not always necessary to change from exclusivism and inclusivism to pluralism. Furthermore, the idea that criticizes exclusivism and inclusivism itself is the problem. When believing in one religious tradition, it is kind of impossible to acknowledge other religious traditions that contradict one's own religious thought. In this respect, mutual change through interfaith dialogue seems to be difficult, and if Ryusei Takeda thinks that it is possible to know other religious traditions through interfaith dialogue, religion for him is simply a cultural phenomenon that does not require *Shinjin* or religious faith.

Therefore, it is questionable to cooperate with other religious traditions in the quest for religious truth. In addition, the idea that interfaith dialogue needs to shift its aim from the confession of faith to questing religious truth is open to criticism by exclusivist and inclusivist. For these reasons, the religious pluralism proposed by Ryusei Takeda needs to be critically reviewed.

#### 2-1. Shinran's perspective toward other religious traditions

In the preceding chapter, we have seen the necessity for reconsidering pluralism, and for reevaluating exclusivism and inclusivism as outdated views. Based on this understanding, this chapter will explore Shinran's perspective toward other religious traditions. In regards to Shinran's thought, I will focus on the meaning of *false* which is the part of *the classification of true, temporal, and false* to understand the passage of *false* since this passage has been thought to discuss other religious traditions.

This classification is the generic term for the concepts found in the following passages in the chapter *on Shinjin*, which is the part of *the True Teaching, Practice and Realization of the Pure Land Way*.

In the term true disciple of Buddha, true contrasts with false and provisional. Disciple indicates a disciple of Sakyamuni and the other Buddhas. This expression refers to the practicer who has realized the diamondlike heart and mind. Through this shinjin and practice, one will without fail transcend and realize great nirvana; hence, one is called *true disciple of Buddha*.<sup>200</sup>

(Quotations of sutras and commentaries)

The term provisional refers to those of the Path of Sages and those of the meditative and nonmeditative practices within the Pure Land path.<sup>201</sup>

(Quotations of sutras and commentaries)

The term false refers to the sixty-two views and the ninety-five wrong paths.<sup>202</sup>

(Quotations of sutras and commentaries)

These passages have been combined into one doctrinal classification system in modern times, and it has been thought that the classification of true, temporal, and false is the foundation of the True Teaching, Practice and Realization of the Pure Land Way. Therefore, true refers to the first five chapters, provisional refers to the first half of the chapter on Transformed Buddha-Bodies and Lands, and false refers to the former half of the chapter on Transformed Buddha-Bodies and Lands. Therefore, the meaning of false is the vital for knowing Shinran's perspective toward other religious traditions.

## 2-2. The Meaning of *False* in the Doctrinal classification of "True, Temporal and False"

In this section, I will be discussing two famous commentaries written by Shin Buddhist scholars. One is called *Kyōshinki*, and the other is *Zuimonki*. In Kyōshinki, the meaning of false is understood as fake. According to Zenjō, the Kanji character of 偽 (gi) is often used with the character of 坳 (ja) as one word of 邪偽 (jagi) and 邪 is the part of 邪曲 (jakyoku) which mean not the middle of a road. Therefore, the word of 邪偽 means swerving off the road of Buddhism. Furthermore, the word of 偽 is often used with the character of 贋 (gan) as one word of 贋偽 (gangi) which means fake. To put it another way, several kinds of unorthodox people make their own views imitating Buddhism, but the content is not real Buddhism for they are far removed from the right Buddhist idea of interdependency.<sup>203</sup> Sōei also shows almost the same understanding in Zuimonki. 204 From these two commentaries, it is found that the Kanji character of 偽 means fake. Fake means imitating something although its heart is false. Therefore, in the passage of false, sixty-two views and the ninety-five wrong paths are regarded as *false* not simply because they are not Buddhist paths, but rather because they imitate Buddhism while having a false heart. Regarding this point, Jitsuen Kakehashi references this matter by saying, "the false disciples of Buddha means people who pretend to be a Buddhist, but real intention is different, and believe in other religious thoughts"<sup>205</sup> This fact can be found in Shinran's writing called Hitanjukkaisan which is the part of the writing

called *Shōzōmatsuwasan*. In its writing, Shinran states as following;

As a mark of increase in the five defilements, All monks and laypeople of this age Behave outwardly like followers of the Buddhist teaching, But in their inner thoughts, believe in nonbuddhist paths.<sup>206</sup>

From the points listed above, we can determine that the passage of *false* is describing not just all teachings or religions other than Buddhism, but it is describing false Buddhist teachings as well. Thus, when applying this to other religious traditions such as Christianity, Islam, and Judaism, we cannot conclude that they are false simply because they are not Buddhism. In other words, Shinran did not raise the issue about other religious traditions, but he tried to call into question the engagement and propagation of false Buddhist ideas.

Concerning the passage of *sixty-two views and ninety-five*, the particular reason why Shinran decided those as being false cannot be found. However, it might be reasonable to assume that *sixty-two views and ninety-five* had been used as a way to describe unorthodox ideas or non-Buddhist thought. Yet, Shinran, in fact, did not always use the word of *sixty-two views and ninety-five* for non-Buddhist teachings. The following hymn is a good example.

Monks are no different, in their hearts, from nonbuddhists Brahmans, or followers of Nigrantha; Always wearing the dharma-robes of the Tathagata, They pay homage to all gods and spirits.<sup>207</sup>

There is also another example seen in the following:

The ninety-five nonbuddhist teachings defile the world;

The Buddha's path alone is pure.

Only by going forth and reaching enlightenment can we benefit others.

In this burning house; this is the natural working of the Vow.<sup>208</sup>

These hymns are clear examples that Shinran did not always use the phrase sixty-two views and ninety-five to describe non-Buddhist thoughts, but he sometimes criticized the inconsistency between the outer, which is Buddhism, and the inner, which worships some gods such as Brahmans and Nigrantha. Moreover, in the second hymn, Shinran added notes to the term of ninety-five, and says "you should know that there are a wide variety of non-Buddhist thoughts, and also you should know that there are other non-Buddhist thoughts called "sixty-two views". 209 From this annotation, it is likely that Shinran might have criticized a particular fact of the inconsistency of monks in Shinran's time. However, the question remains whether monks in Shinran's time worshiped non-Buddhist deities such as Brahmans and Nigrantha. If Shinran had criticized this, then the speculation that sixty-two views and the ninety-five had been used as the descriptor of unorthodox ideas or non-Buddhist thought. Since there is no additional clue to answer this question, Shinran's understanding of sixty-two views and ninety-five wrong paths is still unclear.

As a conclusion of this chapter, it should be noted again that Shinran did not call into question the non-Buddhist thoughts themselves, but he tried to make clear what true Buddhism is and what a true disciple of Buddha is supposed to be. As the title of his writing the True Teaching, Practice and Realization of the Pure Land Way is indicating, he wanted to demonstrate that Shin Buddhism itself is the true Buddhist way to go to the Pure Land and that a follower of Shin Buddhism is the true disciple of Buddha. For this purpose, he needed to show the false Buddhism and disciple of Buddha.

Considering Race's classification, it can be said that Shinran's teaching is exclusivism in a sense that only Shin Buddhism is the way to go to the Pure Land, and on the other hand, it is also possible to determine that his thought is inclusivism in a sense that other schools of Buddhism are *skillful means* which bring people a step closer to the Buddhist truth. For this reason, Shinran's teaching has both aspects of exclusivism and inclusivism.

### 3-1. Contemporary Shin Buddhist perspective toward other religious traditions

In the preceding chapter, we came to the conclusion that Shinran's teaching can be categorized as exclusivism when focusing on doctrinal aspect, but as an alternate view point, it also can be categorized as inclusivism when focusing on other schools of Buddhism in that they all have same goal that is becoming Buddha and enlightenment. This theory is based on the result of chapter one, which indicates that exclusivism and inclusivism can exist at a same time.

#### 3-2. Ryusei Takeda's thesis

The discussion now turns to which type of perspectives Shin Buddhist can adopt toward other religious traditions, i.e. outside of Buddhism. In terms of this issue, Ryusei Takeda has argued to change the *false* of *the doctrinal classification of True, Temporal, and False*, to have pluralism as following.

I would like to pay attention to these two points. First, the path of Sage was prescribed as temporal 仮 (ke). Second, all religions and thoughts except Buddhism were judged as false 邪偽・異執  $(jagi \cdot ish\bar{u})$ . Actually, in these points Shinran's Pure Land thought are doctrinal causes that prevent positive correspondence of world

interfaith dialogue and religious pluralism. However, this issue is not the task that Shinran was imposed. If Shinran appeared in this world, he would change his writing by his own hands, especially Section of Other Religious thoughts 外教釈 (gekyōshaku) in the chapter on Transformed Buddha-Bodies and Lands. (Omission) Regarding the fact that all religions and thoughts except Buddhism were judged as *false*, several religions and thoughts that Shinran had regarded as *false* were only *sixty-two views* and *the ninety-five* wrong paths. In contemporary world, we know more thoughts and religions. (Omission) However, it goes without saying that objects that were excluded because of *false* are only thoughts that were known as non-Buddhism in Shinran's time. From contemporary thought stand point of view, those thoughts are just one part of many thoughts. It is impossible in contemporary thought study field to argue the universal truth by the fact that Pure Land Buddhism is true compared to limited thoughts. If we persist in arguing that, the argument of truth is going to be dogmatic or selfsatisfaction.<sup>210</sup>(Translation by the author)

From this passage, the following points can be understood. First, Ryusei Takeda thinks that the word of temporal in the doctrinal classification of true, temporal, and false refers to the path of Sages, and the word of false refers to all religions and thoughts except Buddhism (i.e. all non-Buddhist thoughts). Second, he thinks that Shinran argues the universal truth in the doctrinal classification of true, temporal, and false by comparing false. Third, these facts are obstacles to engaging in world interfaith dialogue and religious pluralism. In addition, he concludes that we need to change and revise the doctrinal classification of true, temporal, and false, especially false and the chapter on Transformed Buddha-Bodies and Lands that is thought to be the chapter telling about false in detail. However, based on the result of chapters one and two, his arguments must be critically reviewed. In

the matter of the first point, the word of temporal in the classification of true, temporal, and false refers to people of the Path of Sages and those of the meditative and nonmeditative practices within the Pure Land path; the word of temporal is not telling about the path, but people. Furthermore, the word of false does not refer to all non-Buddhist thoughts. This leads me to conclude that Shinran did not give his opinion about his perspective toward other religious tradition, and this is the challenge that contemporary Shin Buddhists are imposed.

#### 3-3. Another way of seeing other religious traditions

Regarding this point, the thesis by Noriaki Matsuo is remarkable. <sup>211</sup> Contrary to what is suggested by Ryusei Takeda, Matsuo's thesis argues that, we don't always need to take three types of perspectives proposed by Alan Race, but we should admit that we can not understand other religious traditions that are created by different languages and different cultures. Additionally, he points out that realizing or knowing religion not as a cultural phenomenon, but as just religion means living and experiencing through its religion, and there are no other means to know religion in a true sense. For example, it is impossible to know Shin Buddhism without *Shinjin* in a true sense. <sup>212</sup>

Based on these understanding, he mentions that we can take another attitude that we don't judge or determine the meaning and value of other religious traditions in our own religious and cultural framework. This way of thinking is completely different from the conventional discussion that we have done, but this thesis is notable in a sense that it admits honestly the fact that we Shin Buddhists cannot realize about the meaning and salvation of other religious traditions. As a result of these findings, it seems natural to conclude that we Shin Buddhists can take negative perspective toward other religious traditions, which is discussed above.

#### Conclusion

The main purpose of this research was to discuss the Shin Buddhist perspective toward other religious traditions in a religiously pluralistic world. Towards this aim, we illustrated the three types of perspectives: exclusivism, inclusivism, and pluralism. Based on this, we also discussed *the classification of true, temporal, and false* to understand Shinran's

perspective toward other religious traditions. Finally, chapter three focused on another way of seeing other religious traditions.

In chapter one, it can be determined that the perspectives of exclusivism and inclusivism which have been criticized as outdated models are still useful in the contemporary world. On the other hand, pluralism itself has several kinds of issues such as supersessionism, and it is not necessary to shift from exclusivism and inclusivism to pluralism. In other words, the results from chapter one indicate that, although we need to cooperate with other religious traditions, we don't need to stop having exclusivism and inclusivism; or it might be better to say that it is impossible to acknowledge different religions and thoughts which contradict one's own religion.

However, the problem seems to lie in the way and behavior when one criticizes different thoughts and ideas. Once the argument of criticism against other religious traditions turns to violence, then it would become a different matter entirely. For this reason, we need to tell the difference between the issue of thought from the issue of ethics. Therefore, in the field of thought, Shin Buddhist can have perspectives of exclusivism and inclusivism. As mentioned before, it is possible to have exclusivism and inclusivism at the same time, so I would like to propose a perspective, that includes both exclusivism and inclusivism.

In chapter two, the meaning of *false and sixty-two views and ninety-five* wrong paths in the classification of true, temporal, and false was discussed. Doing research on the classification of true, temporal, and false, it can be presumed that Shinran did not criticize other religious traditions themselves, but rather the inconsistency of monks who are supposed to believe in Buddhism but have different thoughts. In considering this fact, it is also suggested that in the chapter on Transformed Buddha-Bodies and

Lands is telling about the issue of inconsistency of monks in Shinran's time. Yet, since this research did not focus on that this time, a further study of what this chapter is telling in detail should be conducted. In anyhow, the passage of false in *the classification of true, temporal, and false* is not criticizing other religious tradition, and therefore, it is wrong to interpret that Shin Buddhism is against other religious traditions in the contemporary world too.

Based on these facts, we have come to conclude that it is impossible for Shin Buddhists to take a negative perspective on other religious traditions because they do not share the same ideological belief system. Therefore making it virtually impossible for Shin Buddhists to totally exclude the validity of another religion's soteriology. On the other hand, toward other schools of Buddhism, we can take the perspective of exclusivism and inclusivism in a sense that only Shin Buddhism is the way to achieve birth in the Pure Land, and people of other schools are going to be saved by Amida Buddha. However, we should be strict with Buddhists who follows other religious traditions and still try to claim themselves as although they presume to be Buddhists. Therefore, the most important issue seems to lie in the relationship between Shin Buddhists and Buddhists of other schools. For this reason, the further study of this matter should be conducted.

It is hoped that the findings that have been presented in this paper will contribute to a better cooperation with other religious traditions in this 21<sup>st</sup> century.

<sup>171</sup> Takeda Ryūsei, "Shinran jōdokyō saikaishaku no ichishiza: Shūkyōtagenjidai ni okeru jōdokyō no datsukouchiku," Shūkyō kenkyū 82, no. 2 (September 2008): 497–522.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Mase Hiromasa, Shūkyōtagenshugi wo manabuhito no tameni (Kyoto: Sekaishisōsha, 2008).22.

<sup>173</sup> Kishine Toshiyuki, Shūkyōtagenshugi towa nanika: Shūkyōrikai eno tankyū (Kyoto: Kōyōshobō, 2001).13.

<sup>1774</sup> Alan Race, Christians and Religious Pluralism: Patterns in the Christian Theology of Religions (London: SCM Press Ltd., 1983).10.

<sup>175</sup> Ibid.10

<sup>176</sup> Takeda Ryūsei, Hikaku wo koete : Shūkyōtagenshugi to shūkyōtekishinri, Shinranshisō to gendaishakai (Ryūkoku Daigaku

- Bukkyou Bunka Kenkyūjo, 1997).11.
- 177 Shinran (translated by Hirota Dennis), *The Collected Works of Shinran (hereafter CWS)*, Shin Buddhism translation series (Jōdo Shinshū Hongwanji-ha, 1997).453.In the Japanese original text, it says "「但有称名皆得往生」といふは、「但有」はひとへに御なをとなふる人のみ、みな往生すとのたまへるなり。" Jōdo Shinshū Sōgō Kenkyūsho, ed., *Jōdo Shinshū Seiten Zensho* (hereafter JSSZ) *Vol2* 686.
- 178 Shinran (translated by Hirota Dennis), CWS.679. In the Japanese original text, it says "善悪のふたつ、総じてもて存知せざるなり。そのゆへは、如来の御こりろによしとおぼしめすほどにしりとをりたらばこそ、よきをしりたるにてもあらめ、如来のあしとおぼしめすほどにしりとほしたらばこそ、あしさをしりたるにてもあらめど、煩悩具足の凡夫、火宅无常の世界は、よろづのこと、みなもてそらごとたわごと、まことあることなきに、たぐ念仏のみぞまことにておはしますとこそおほせはさふらひしか。" Kyōgaku Dendō Kenkyū Center Jōdoshinshū Hongwanjiha Sōgō kenkyujo Kyōgaku Dendoō Kenkyūshitsu, Jōdoshinshū Seiten Zensho Vol2 (Kyoto: Hongwanji Shuppansha, 2011).1074-1075. (Underline by the author)
- <sup>179</sup> Paul F Knitter, Introducing Theologies of Religions (Orbis Books, 2002).31.
- <sup>180</sup> Mase Hiromasa, Shūkyōtagenshugi wo manabuhito no tameni.26.
- <sup>181</sup> John Hick, Problems of Religious Pluralism (Macmillan, 1985).33.
- <sup>182</sup> Kishine Toshiyuki, *Shūkyōtagenshugi towa nanika*: *Shūkyōrikai eno tankyū*.24.
- <sup>183</sup> Perry Schmidt-Leukel, ed., BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS (Germany: EOS, 2008).31-32.
- 184 Shinran (translated by Hirota Dennis), *CWS*.153. In the Japanese original text, it says "無為法身即是実相。実相即是法性。 法性即是真如。真如即是一如。然者、弥陀如来従如来示現報・應・化種種身也。(無為法身は即ち是実相なり。実相 は即ち是法性なり。法性は即ち是真如なり。真如は即ち是一如なり。然れば、弥陀如来は如従り来生して、報・應・化種種の身を示し現じたまふなり。) "Jōdo Shinshū Sōgō Kenkyūsho, ed., *JSSZ Vol2*.133.
- <sup>185</sup> Schmidt-Leukel, BUDDHIST ATTITUDES TO OTHER RELIGIONS.32.
- 186 Ibid.33.
- Katsuhiro Kohara points out this issue that we can see other religious traditions only in the context of own religious language and thought. Kohara Katsuhiro, "Shūkyōtagenshugi ni taisuru hihanteki kōsatsu: 'haitashugi' to 'hōkatsushugi' no saikō," Kirisutokyō kenkyū 69, no. 2 (December 2007): 23–44.
- <sup>188</sup> Mase Hiromasa, Shūkyōtagenshugi wo manabuhito no tameni.29.
- <sup>189</sup> Hick, Problems of Religious Pluralism.
- <sup>190</sup> Race, Christians and Religious Pluralism: Patterns in the Christian Theology of Religions.82-83.
- <sup>191</sup> Hick, Problems of Religious Pluralism.27.
- <sup>192</sup> Ibid.44.
- <sup>193</sup> Kishine Toshiyuki, *Shūkyōtagenshugi towa nanika : Shūkyōrikai eno tankyū*.109-111.
- <sup>194</sup> Ibid.112.
- 195 Kohara Katsuhiro, "Shūkyōtagenshugi Ni Taisuru Hihanteki Kōsatsu: 'Haitashugi' to 'Hōkatsushugi' No Saikō."
- 196 Hick, Problems of Religious Pluralism.
- <sup>197</sup> Ibid.
- Takeda Ryūsei, "Kōen 2010 nendo Shinshū ōtaniha kyōgaku taikai shinran shōnin 'shinkegihan' no gendaiteki kadai: Shūkyōtagenshugi ni motozuku taiwarontekishinrikan wo shizatoshite," *Shinshū kyōgaku kenkyū*, no. 32 (November 2011): 19–37. In the original Japanese text, he says "有機的相関的真理のモデルにおいては、宗教的真理は、もはや他を排除したりあるいは他の一切を統合するような能力によっては規定されません。(中略)宗教的真理は、孤立的に存在するものではなく、また不可変なるものではありません。宗教的真理は、まさしくその本性から、他の宗教的真理を必要とします。他の有機的相関関係をもちえないような宗教的真理は、その本質それ自体が疑問に付されなければならないと思うのであります"
- 199 Ibid.
- <sup>200</sup>Shinran (translated by Hirota Dennis), CWS.117. In the original Japanese text, it says "言真仏弟子者、真言対偽対仮也。弟子者釈迦・諸仏之弟子、金剛心行人也。由斯信行必可超證大涅槃故日真仏弟子。(真仏弟子とは、真の言は偽に対し仮に対するなり。弟子は釈迦・諸仏の弟子なり、金剛心の行人なり。斯の信行に由りて必ず大涅槃を超証すべきが故に、真仏弟子と日ふ。)"Jōdo Shinshū Sōgō Kenkyūsho, ed., JSSZ Vol2.98.
- <sup>201</sup>Shinran (translated by Hirota Dennis), *CWS*.124. In the original Japanese text, it says "言仮者、即是聖道諸機、浄土定散機也(仮と言ふは、即ち是聖道の諸機、浄土の定散の機なり。)" Jōdo Shishū Sōgō Kenkyūsho, ed., *JSSZ Vol2*.104.
- <sup>202</sup> Shinran (translated by Hirota Dennis), *CWS*.124. In the original Japanese text, it says "言偽者、則六十二見・九十五種之邪 道是也。(偽と言ふは、則ち六十二見・九十五種の邪道是なり。)"Jōdo Shishū Sōgō Kenkyūsho, ed., *JSSZ Vol2*.104.
- 203 Matsushima Zenjō, *Honden Kyōshinki (Shinshū Zensho Vol12)* (Kyoto: Zōkyōshoin Shuppan, 1915).247. In Japanese original text, it says "偽は邪偽と続く。邪は邪曲で中正に非ざるが邪なり。仏法の正道理を外れたこと。偽は贋偽と続いて、

てんえん

偽物のこと。外道の建立がそれぞれに見解を立てて道を分かちて正道理に似せてありながら其の体天淵なり。正因縁を離れたる外道ゆえ邪偽という。

- 204 Sekisen Sōei, Kyōgyōshinsho Zuimonki (Shinshū Zensho)Vol31 (Kyoto: Zōkyōshoin Shuppan, 1914).112. He says "二に偽を釈す。この中に一に解釈。二に引文。今初に偽というものは、 牒 なり。偽は邪偽のこと。邪は中正を外れること。 がんぎ 偽は贋偽なり。仏法は小乗よりして勝因縁法なり。其れに外なるものを偽という"
- <sup>205</sup> Kakehashi Jitsuen, *Kyōgyōshinshō [Shin no kan]*, Sēten seminar (Kyoto: Hongwanji shuppansha, 2004).398. In the original Japanese text, it says "外面は仏弟子のようなふりをしているが、内心は仏教以外の宗教(外道・外教)を信奉しているようなものを指していました"
- <sup>206</sup> Shinran (translated by Hirota Dennis), CWS.422. In the original Japanese text, it says "五濁増のしるしには この世の道俗 ことごとく 外儀は仏教のすがたにて 内心外道を帰敬せり" Jōdo Shishū Sōgō Kenkyūsho, ed., JSSZ Vol2.520.
- <sup>207</sup> Shinran (translated by Hirota Dennis), *CWS*.422. In the Japanese original text, it says "外道・梵士・尼乾志に こゝろはか はらぬものとして 如来の法衣をつねにきて 一切鬼神をあがむめり" Jōdo Shishū Sōgō Kenkyūsho, ed., *JSSZ Vol2*.522.
- <sup>208</sup> Shinran (translated by Hirota Dennis), *CWS*.401. In the original Japanese text, it says "九十五種世をけがす 唯仏一道きよくます 菩提に出到してのみぞ 火宅の利益は自然なる" Jōdo Shishū Sōgō Kenkyūsho, ed., *JSSZ Vol2*.474.
- <sup>209</sup>In the original Japanese text, it says "グエダウノシナジナニワカレタルコトアマタナリトシルベシ コノホカニマタ六十 ニケンノゴエドウアリトシルベシ". Jōdo Shishū Sōgō Kenkyūsho, ed., *JSSZ Vol2*.474. Note that there are three types of edition: Bunme edition (文明本), Kokuho edition (国宝本), and Kenchi edition (顕智本). This annotation, however, is found only in Kokuho edition.
- 210 Takeda Ryūsei, "Shinran jōdokyō saikaishaku no ichishiza: Shūkyōtagenjidai ni okeru jōdokyō no datsukōchiku." In the original Japanese text, it says "さて、次の二点について留意しておきたい。(1)聖道門が「仮」であると規定されたこと。(2)仏教以外の宗教並びに思想がすべて「邪偽・異執」と断定されてこと。実は親鸞浄土教の立場において、世界宗教対話ならびに宗教多元主義への積極的な対応を根底から疎外している教義的契機であるといえるのではあるまいか。しかし、もはやこのことは親鸞自身に対して課せられた任務ではない。もし親鸞が現代世界に出現したならば、特に「化身土巻」の外教釈は自分自身の手によって全面的にリヴァイズしたことであろう。このことはなんら「化身土巻」の価値を低下させたり親鸞を冒涜することを意味しない。(中略) 仏教以外の宗教ならびに「邪偽・異執」と断定されてことに関しても、親鸞浄土教によってとらえられた「偽」の範疇に属する諸思想(ひろく宗教・哲学をも含む)は、六十二見・九十五種の邪道でしかなかった。現代ではそれをはるかに超える思想領域がわれわれには知られている。(中略) しかし、「偽」として排除された対象は、親鸞在世当時、仏教以外の思想として知られていた限りであったことはいうまでもない。現代の思想研究から見るならば、そこで取り上げられた対象はごく一部でしかない。限られた諸思想に対比して「真」であるからといって、普遍的真実性を主張することは、現代思想研究の領域ではもはやゆるされない。なおも、それに固執するならば、真理主張はドグマ化するか、自己充足的な偏執に堕すかであろう。"
- $^{211}\,$  Matsuo Noriaki, "Hick no 'Shūkyōtagenshugi' ni tsuite," Ryūkoku Tetsugaku Ronshū11 (1997): 32–56.
- <sup>212</sup> Ibid.